# مجلة جامعة الملك خالد للدراسات التاريخية والحضارية

مجلة علمية محكمة نصف سنوية تعنى بالدراسات التاريخية والحضارية

المجلد الثالث

العدد الثاني (أبريل ٢٠٢٢م)

جامعة الملك خالد



King Khalid University

P-ISSN 1658-872X E-ISSN 1658-8568

رقم الإيداع: ١٤٤٢/٣٥٩٧

## رئيس التحرير:

أ.د. أحمد بن يحيى آل فائع

## مدير التحريـر:

أ.د. عبد العزيز محمد رمضان

# هيئة التحرير:

أ.د. سعيد بن مشبب القحطايي

د. حسن بن يحيى الشوكاني

د. نعمة حسن محمد البكر

## سكرتير التحرير:

أ. محمد شعشوع آل تركي

## الهيئة الاستشارية:

معالى أ.د. إسماعيل بن محمد البشري (جامعة الجوف سابقًا)

معالى أ.د. سعيد بن عمر آل عمر (جامعة الحدود الشمالية سابقًا)

أ.د. عبد اللطيف بن عبد الله بن دهيش (جامعة أم القرى)

أ.د. عبد العزيز بن صالح الهلابي (جامعة الملك سعود)

أ.د. سليمان بن عبد الرحمن الذييب (جامعة الملك سعود)

أ.د. مسفر بن سعد الخثعمي (جامعة بيشة)

أ.د. عبد العزيز بن راشد السنيدي (جامعة القصيم)

أ.د. غيثان بن على جريس (جامعة الملك خالد)

أ.د. محمد بن منصور حاوي (جامعة الملك خالد)

#### المراسلات:

تُوجه المراسلات لرئيس تحرير المجلة على العنوان الآتي: المملكة العربية السعودية، أبحا، جامعة الملك خالد، كرسي الملك خالد للبحث العلمي. فاكس: ١٧٢٤١٨١٦١، هاتف ١٠١٧٢٤١٧٥٢٠ مالك غالد، كرسي الملك خالد للبحث العلمي. فاكس: jhc@kku.edu.sa

#### شروط النشر:

- عدم تعارض المادة العلمية مع أحكام الشريعة الإسلامية وأنظمة الدولة.
- تقبل المجلة البحوث والدراسات في مختلف التخصصات التاريخية والحضارية.
- يراعى في البحث الأصالة والجدة والجودة في الفكرة والأسلوب والمنهج والتوثيق العلمي والخلو من الأخطاء العلمية واللغوية.
- أن تتضمن ورقة الغلاف باللغتين العربية والإنجليزية: عنوان البحث، واسم الباحث، ولقبه العلمي، وتخصصه، وبريده الإلكتروني، فضلاً عن ملخص البحث (بما لا يزيد عن ٢٠٠ كلمة) وكلماته المفتاحية باللغتين العربية والإنجليزية.
- يُرسل البحث باللغة العربية أو باللغة الإنجليزية عبر موقع المجلة في نسخة A4)، على ألا تتضمن أية بيانات دالة على هُوية الباحث، وألا تزيد صفحات البحث عن (٥٠) ورقة تشمل الجداول والمراجع والملاحق.
- كتابة البحث باستخدام نظام متوافق مع أنظمة الحاسب الآلي، على أن يكون نوع الخط عربيًا تقليديًا Traditional Arabic والبنط (١٨) للعناوين الرئيسة للبحث، و(١٦) لمتن البحث، و(١٦) للهوامش.
- أن تكون طريقة التوثيق في نهاية البحث وفق منهج البحث العلمي المتبع، على أن يتم التعريف بالمصدر كاملاً عند ذكره أول مرة، وغير مطلوب إلحاق قائمة المصادر والمراجع في نهاية البحث.
  - يسمح بالتوثيق من المواقع الإلكترونية وفق الشروط والطرائق المنظمة لذلك.
  - عند قبول البحث للنشر في المجلة يُزود الباحث بخطاب رسمي مختوم بالموافقة على النشر.
    - تُنشر نسخة الكترونية من أعداد المجلة على موقعها الإلكتروين.
      - يتم ترتيب محتويات المجلة وفقًا لاعتبارات فنية.
    - كل ما يُنشر في المجلة يعبر عن رأي كاتبه، ولا يُعد تمثيلاً لوجهة نظر المجلة.

#### مقدمة العدد

يطيب لهيئة تحرير "مجلة جامعة الملك خالد للدراسات التاريخية والحضارية" أن تقدم للقارئ الكريم عددها السادس (العدد الثاني من المجلد الثالث/ أبريل ٢٠٢٢م) الذي يحتوي بين جنباته بحوثاً تتسم بالعمق والجِدّة والأصالة، لمجموعة متميزة من الباحثين المتخصصين في مختلف حقب التاريخ والمنتمين إلى جامعات في المملكة العربية السعودية وكردستان العراق. ويُجسد هذا العدد عمل هيئة التحرير المستمر والدؤوب لتحقيق الرؤية والرسالة اللتين تطمح إلى تحقيقهما المجلة بحدف الارتقاء بما إلى مصاف المجلات العلمية المتميزة والمعتمدة في أفضل التصنيفات.

والتزامًا من هيئة التحرير للباحث والقاريُ الكريم بمبدأ العمل المستمر في إصدار الأعداد؛ فإن العمل جارٍ على تحكيم بحوث العدد الثالث من المجلد الثالث (يوليو ٢٠٢٢م) ومراجعتها تمهيدًا للنشر في الموعد المحدد.

وأخيرًا؛ تسعدُ هيئة تحرير المجلة بتلقي الملحوظات والمقترحات التي سوف تُسهم في تحسين إخراج المجلة ومحتواها، وتصل بها إلى ما ترتجيه من مكانة علمية عالمية مرموقة، وذلك على بريدها الإلكتروني: jhc@kku.edu.sa

رئیس التحریر أ. د. أحمد بن يحيى آل فائع

## محتويات العدد

| راسلات والشروط٧                                                                 | ٧.            |  |  |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------|---------------|--|--|--|--|
| قدمة العدد ه                                                                    | ۹ .           |  |  |  |  |
|                                                                                 |               |  |  |  |  |
| —الفَلَكْ والتَنْجيم بين العلم والأسطورة في الحضارات الكبرى القديمة   ٢-١٣      | 77-15         |  |  |  |  |
| و مصطفى محمد زايد قنديل؛ د. دعاء عبد المنعم عبد الرحمن ريحان                    |               |  |  |  |  |
| -موقف قبيلة طيئ من أحداث الردة زمن خلافة أبي بكر الصديق رضي                     | ۸۱-٦٣         |  |  |  |  |
| ، عنه (۱۱–۱۳هـ/ ۲۳۲–۲۳۴م)                                                       |               |  |  |  |  |
| فوزي بن عناد العتيبي                                                            |               |  |  |  |  |
| -دراسة تاريخية لمصادر أبن العماد الحنبلي في كتاب "شذرات الذهب في                |               |  |  |  |  |
| نبار من ذهب"                                                                    | 119-54        |  |  |  |  |
| سامي غازي العنزي                                                                |               |  |  |  |  |
| <ul> <li>أثر سقوط الدرعية على الأوضاع العامة في إقليم القصيم (١٢٣٣ -</li> </ul> | 157-171       |  |  |  |  |
| ٣٢١هـ/ ١٨١٨ - ٣٢٨١م)                                                            |               |  |  |  |  |
| عمرو بن ابراهيم العمرو                                                          |               |  |  |  |  |
| —التكالب الاستعماري على سنغافورة وأثره على التطورات السياسية                    | 1 1 1 - 1 £ 9 |  |  |  |  |
| داخلية (١٩٤٢ –١٩٦٥م)                                                            |               |  |  |  |  |
| على صالح حمدان حامد                                                             |               |  |  |  |  |

### الفَلَكْ والتَنْجيم بين العلم والأسطورة في الحضارات الكبرى القديمة

أ.د. مصطفى محمد قنديل زايد\* جامعة الملك خالد - السعودية جامعة عين شمس - مصر

د. دعاء عبد المنعم عبد الرحمن ريحان\*
 المتحف المصري بالقاهرة – مصر

#### المستخلص:

يُعد علما الفلك والتنجيم من أهم العلوم التي شغلت الإنسان القديم، لا سيما في الحضارات الكبرى القديمة؛ ابتداءً من حضارات بلاد الرافدين وانتهاءً بالعالم الروماني؛ فقد آمن الإنسان القديم في هذه الحضارات أن كل ما يحدث في السماء يتكرر حدوثه على الأرض؛ ومن ثم ارتبطت مصائر البشر بحركة الأجرام السماوية. تقدف الورقة البحثية إلى تسليط الضوء على الاسهام الحضاري للإنسان القديم في الحضارات الكبرى لإثراء علم الفلك والتنجيم عبر العصور القديمة.

الكلمات المفتاحية: الفلك؛ التنجيم؛ بابل؛ مصر القديمة؛ الإغريق؛ الرومان.

# Astronomy and astrology: between the Science and the Myth in the Ancient Major Civilizations

#### Mustafa Muhammad Qandil Zaied

King Khalid University – Saudi Arabia Ain Shams University - Egypt mzaied@kku.edu.sa

#### Doaa Abd Elmoniem Abd Elrahman Rehan

Egyptian Museum - Egypt doaarehan@yahoo.com

#### **Abstract:**

The Astronomy and Astrology were the most important sciences that occupied the ancient man, especially in the ancient major civilizations, from the civilizations of Mesopotamia to the Roman world; the ancient man in these civilizations believed that everything that happens in the sky is repeated on earth; hence, the human destinies were linked to movement of the celestial bodies. The research paper aims to shed light on the civilizational contribution of the ancient man in the major civilizations to enrich Astronomy and Astrology through ancient eras.

**Keywords:** Astronomy; Astrology; Babylon; Ancient Egypt; The Greeks; The Romans.

#### المقدمة:

بدأ الإنسان منذ فجر التاريخ بالنظر إلى السماء لافتةً أجرامُها وظواهرها نظره بالقوة والرهبة والجمال، وظل يراقب الإنسان ما يجري حوله في السماء محاولاً إيجاد مرجعية له لتنظيم أمور معيشته وقياس الوقت وتحديد الاحتفالات الدينية وأوقات الزراعة والإبحار والأنشطة الأخرى، حتى أصبحت مراقبة النجوم سمةً رئيسةً في الحياة البشرية التي اكتسبت تدريجيًا مفهومًا دينيًا ؛ والتي تطورت بالضرورة إلى ما يعرف بعلم الفلك، أو كما يسميه العرب علم النجوم أو علم الهيئة أو علم الأفلاك(١)؛ إذ ارتبط هذا العلم بعلم الرياضيات لا سيما في العهود المتأخرة من تاريخ بلاد الرافدين القديم(٢).

أما عن أصل كلمة الفلك astronomia، فهي كلمة لاتينية مأخوذة عن الأصل اليوناني القديم المنافهوم فهي كلمة لاتينية مأخوذة عن الأصل اليوناني القديم فهن «ἀστρονομία وبهذا المفهوم ونون أي قانون النجوم، وبهذا المفهوم يصبح علم الفلك معني بدراسة الأجرام السماوية (مثل: النجوم، والكواكب، و المذنبات، والجرات) دراسة علمية، فضلاً عن دراسة الظواهر التي تحدث خارج نطاق الغلاف الجوي (مثل: إشعاع الخلفية الميكروني الكوني)، كما يهتم هذا العلم كذلك بالأجسام السماوية من حيث التطور، والفيزياء، والكيمياء، وعلم الأرصاد الجوية، والحركة، بالإضافة إلى أصل الكون وتطوره (٣).

كما أن أصل كلمة التنجيم astrologia كلمة لاتينية مشتقة (٤) من الكلمة اليونانية مُثرتون علم التنجيم التي تتكون من ἀστρος ، و تعني نجم، و λογία و تعني علم، أي علم النجوم (٥)؛ ومن ثم فإن علم التنجيم هو مجموعة من الأنظمة، والتقاليد، والاعتقادات حول الأوضاع النسبية للأجرام السماوية والتفاصيل التي يمكن أن توفر معلومات عن الشخصية، والشؤون الإنسانية، وغيرها من الأمور الدنيوية. ومن ثم يختلف علم الفلك في العصر الحديث عن علم التنجيم تمامًا على الرغم من أنهما يتشاركان في الأصل وجزء من الوسائل (٦).

على أية حال لم يكن ثمة تمييز اصطلاحى دقيق بين علم الفلك وعلم التنجيم في العصور القديمة؛ إذ استخدم الإغريق – ومن بعدهم الرومان – كلا المصطلحين astrologia وastronomia للإشارة إلى "دراسة النجوم"، وجعلهما شيئًا واحدًا، وكلاهما يشير إلى الآخر، فأصبح الفلك والتنجيم وجهين لعملة واحدة (v).

يمكن القول - بعبارة أكثر دقة - إن التنجيم كان من النتائج الثانوية لعلم الفلك الذي نشأ أساسًا لتنظيم الوقت والتقويم في العصور القديمة سيما في بلاد الرافدين، فقد ساعد هذا العلم الإنسان القديم على توسيع معارفه التجريبية الفلكية وتطويرها، والوصول بها إلى مرحلة علمية منتظمة حيث إنه كان يرتكز في الأساس على العلوم الرياضية (٩).

تنسب المصادر الكلاسيكية أصل علم الفلك إلى بابل أو مصر أو كليهما؛ إذ ينسب كل من هيرودوتوس (حوالي ٩٠ – ٣٠ ق.م) أصوله إلى مصر،

بينما ينسبه كل من شيشرون( ١٠٦ – ٤٣ ق.م) وفيتروفيوس( حوالي ٨٠ ق.م – ١٥ م) وبلينيوس الكبير(حوالي ٢٣ – ٢٥م) إلى بابل

على أية حال إذا كانت بابل مصدر المفاهيم الفلكية الرئيسة، فإن التطور شبه المتكامل بدأ في مصر إبان العصر البطلمي (١١). هذا، ولم يجرِ الفلك والتنجيم في مسار التاريخ الحضاري الطويل على نسق واحد، بل كان مختلفًا من مرحلة إلى أخرى، فتتميز كل مرحلة بطابع معين.

لذا سوف تعرض الدراسة أصل علم الفلك- أو التنجيم - وتطوره منذ نشأته في بابل مرورًا ببلاد الإغريق والعصر الهلينستي، وانتهاءً بالعالم الروماني، وتوضيح إسهامات كل من هذه الحضارات الكبرى العريقة في إثراء هذا العلم.

### أولاً. علم الفلك في بلاد الرافدين:

أثبتت الأدلة الأثرية أن الحضارة السومرية التي سادت خلال الألف الثالث قبل الميلاد قد شهدت كل فروع العلم، وكان من أهمها علم الفلك؛ يشير إلى ذلك بعض الرُقم المهشمة التي تؤرخ بنهايات الألف الثالث قبل الميلاد (١٢)، إذ تشير إلى أسماء عدد من الكواكب والنجوم، كما وردت المصطلحات الفلكية في قصة الخليقة التي تؤرخ بالفترة نفسها، وتبين أنم أولوا هذا العلم اهتمامًا خاصًا رغبةً منهم في ضبط الوقت، ومراقبة سريان الزمن، وكان دورة القمر الشهرية أساس التقويم لديهم (١٣).

عرفت كذلك كلتا الحضارتين الآشورية التي سادت في الألفية الثانية قبل الميلاد، والبابلية (التي ازدهرت ما بين القرنين ١٨ ق.م و ٦ ق.م)، حركة الكواكب والنجوم في كشف الطالع؛ خاصةً مصير البلاد والعباد سيما الملوك؛ اعتقادًا منهم أن للكواكب والنجوم تأثيرًا في حياة الإنسان ومصيره على الأرض، فالقمر – مثلاً – له تأثير فعلى في الكرة الأرضية مدًا وجزرًا(10).

هكذا اهتمت حضارات بلاد الرافدين القديمة بالفلك اهتمامًا بالغًا، حيث راقب سكانها الظواهر السماوية وسجلوها من خلال التنبؤ بالظواهر الفلكية المهمة مثل ظاهرتي الكسوف والخسوف، وتحديد وقت الانقلابين الشتائي والصيفي والاعتدالين الربيعي والخريفي، ورصد الأوضاع المختلفة لكل من الشمس والقمر، وواكب ذلك وضع أول تقويم قمري بابلي، كما أنهم أول من ميز بين النجوم الثابتة والكواكب السيارة تمييزًا دقيقًا، كما رصدوا حركات الكواكب وتجوالها. واستغل البابليون – وخاصة الكلدانيون(١٥) – علم الفلك في تأسيس علم التنجيم الذي يمكنهم من التنبؤ بستقبل البشر، ومعرفة المصير الذي قدر لهم(١٦).

هكذا ارتبط التنجيم منذ نشأته بالفلك ارتباطًا وثيقًا، وأصبح كلاهما شيئًا واحدًا، وذلك لاشتراكهما في القواعد والنظريات نفسها، لكن بالرغم من هذا الارتباط، فإنحما يبعدان كل البعد عن بعضهما من حيث الهدف، فالتنجيم أحد أنواع العرافة التي تعتمد على الحركات الفلكية للكواكب والنجوم لتأويلها من

أجل التنبؤ بالغيب، ويختلف عن علم الفلك في أنه ذو نزعة سحرية، بينما علم الفلك يعتمد على القياس العلمي الدقيق للأجرام السماوية(١٧).

رغم هذا الاختلاف؛ لم يكن هناك تمييز واضح بين الفلكي والمنجم، فإن المتخصصين في هذا المجال إما أنهما كانا يعملان معًا أو أنهما كانا خبيرين في كلا المجالين، وكان العلم التنجيمي خاصًا بكهنة ارتبطوا بالقصر أو المعابد الرئيسة (١٨)؛ حيث كان المنجم يقدم للملك تقارير فلكية خاصة بالرؤية الشهرية للقمر والخسوف والكسوف والظواهر السماوية المختلفة، وكان لابد من أن يكون المنجم لديه قدرة على الربط بين هذه الظواهر وحركة الحياة على الأرض، وكانت تنبؤات المنجمين تخضع للمراقبة، وقد يودون بحياتهم بين هذه الظواهر وحركة الحياة على الأرض، وكانت تنبؤات المنجمين تخضع للمراقبة، وقد يودون بحياتهم المين أن لم يوفقوا في تنبؤاتهم (١٩). وكان الكهنة البابليون يرون أن دراساتهم الفلكية من العلوم السرية؛ ومن ثم لا يجوز كشفها لغير أهلها (٢٠).

كان المنجمون عرافين من نوع البارو(٢١) Baru الذي يعني المراقب ووظيفته الجوهرية تكمن في مراقبة الطواهر السماوية، وكانت الزاقورات تستخدم في المعابد لمراقبة الكواكب، وهناك غرفة خاصة في المعبد للمنجمين تسمى (بيت تامارتي) أي بيت المراقبة(٢٢). وإلى جوار معابدهم شيد البابليون أبراجًا عالية تسمى زاقورات(٢٣) Ziggurats (ومعناها مكان عالي) (شكل ١) تتكون كل منها من سبعة طوابق مكعبة الشكل، يعلو بعضها البعض، ويتناقص حجم المكعب كلما ازداد ارتفاعًا، وكان كل طابق من الطوابق من الطوابق المستخدمها الكهنة في رصد حركة الكواكب، وكانت أعظم الزاقورات البابلية ؛ زاقورات الآلهة الكوكبية، فقد اكتشف بقايا لزاقورات في مدينة بورسيبا(٢٤) Borsippa تسمى "مراحل الأفلاك السبعة"، وكان كل طابق من طوابقه مخصصًا لكوكب من الكواكب السبعة، وملون بلون يرمز إلى هذا الكوكب. فكان الطابق السفلى أسود اللون يمثل زحل، يليه الطابق الثاني أرجواني اللون للمشترى، ويليه الطابق الثالث أحر اللون يمثل المريخ، والطابق الرابع ذهبي اللون يمثل الشمس، والخامس أبيض اللون يمثل الزمرة، والسادس أزرق اللون لعطارد، والسابع فضي للقمر. وكانت هذه الأفلاك والكواكب تشير إلى أيام الأسبوع السبعة مبتدئة اللون لعطارد، والسابع فضي للقمر. وكانت هذه الأفلاك والكواكب تشير إلى أيام الأسبوع السبعة مبتدئة من أعلاهاً.

إن أقدم عمل تنجيمي بابلي، "يوميات بعل"، ويرجع إلى نحو ٣٠٠٠ ق.م خلال حكم الملك سرجون الأكدي أو الأعظم (٢٣٣٤ – ٢٢٧٩ ق.م.) المحب للتنجيم الذي أشرف بنفسه على تجميع هذا الكتيب التنجيمي، واستأجر فريقًا من المنجميين لتصنيف وتوحيد التفسير الرمزي للنجوم (٢٦)، وكان يعتقد أن المؤله البابلي بعل مؤسس التنجيم (٢٧)، بينما أقدم شاهد أثري تنجيمي معروف، لوحة عليها نقش من حكم الحاكم السومري جوديا Gudea، الذي حكم مدينة لجش Lagash جنوب بلاد الرافدين (٢٨) حوالى جديد (٢٨). يذكر أن آلهة النجوم والكواكب ظهرت له في المنام تحثه على بناء معبد جديد (٢٩).

جاءت أهم النصوص التنجيمية البابلية لأغراض الفأل في مجموعة نصوص (أنوما آنو إنليل Anu Enlil (Anu Enlil)، التي ترجع للقرن السابع قبل الميلاد، وهي مجموعة من النصوص تتعامل مع الظواهر الطبيعية في السماء والكواكب والنجوم، وتحتوي على أكثر من سبعين لوحةً تشتمل على سبعة آلاف تنبؤ وطالع، يمكن تقسيمها إلى أربع مجموعات طبقًا إلى الأجرام السماوية الأربعة الرئيسة؛ وهي : القمر أو المؤله سين، الشمس أو المؤله شمش أو شمس، وأداد معبود العواصف والأحوال الجوية، والزُهرة أو الربة عشتار؛ تمتم المجموعة الأولى بملاحظة الظواهر القمرية من خسوف وعلاقة القمر بالكواكب الأخرى، أما المجموعة الثانية، فتهتم بالظواهر الشمسية، ثم المجموعة الثالثة التي تمتم بمراقبة الأرصاد الجوية مثل: البرق والرعد والمطر وقوس قزح والزلازل، ثم أخيرًا المجموعة الرابعة التي تحتوي على الطوالع المرتبطة بملاحظة الكواكب والنجوم. وتفسر هذه الظواهر السماوية كنذير بالفأل أو الشؤم للمستقبل (٢٠٠)؛ ومما يدلل على ذلك أن المنجم حينذاك كان يعد تزايد نور القمر من طور الهلال إلى البدر فألاً حسنًا، ثم نقصانه من البدر إلى الهلال في النصف الثاني من الشهر فألاً سيئًا (٢٠).

إن التنجيم لا ينفصل في جوهر تقنيته عن باقي أنواع العرافة التي كانت لها فلسفة واحدة، وهي قراءة الظواهر وربطها بحياة الإنسان؛ فالتنجيم البابلي يستمد جوهر فلسفته من أن كل ما يجري في السماء يتكرر حدوثه على الأرض، ويعتقد أن كل جزء في السماء له علاقة بنظيره على الأرض بموجب توازي السماء بالأرض (٢٢). وأن تلك العلاقات بين الظواهر الطبيعة لم يفسرها البابليون على أساس علمي، وإنما بافتراض مجموعة من الآلهة موجودة في عالم روحي غير مرئي ترسل الطوالع للبشر في شكل ظواهر السماء، وأن هذه الظواهر تمثل إرادتهم، وأنه يمكن تغير هذه الظواهر من خلال استرضاء تلك الآلهة سواء بتقديم الأضحيات أو إقامة صلوات معينة (٢٢) أو أداء بعض الطقوس السحرية (٢٠).

كانت الحياة — طبقًا للمفهوم الرافدي القديم — على الأرض بكل تفاصيلها على ما يبدو تحت سيطرة هذه الأجرام السماوية التي أندمجت مع الآلهة، وأصبحت قوى سماوية موحدة  $(^{(\circ)})$ ، فالأحداث في السماء مهما كانت لم تحدث صدفة أو بتوافق زمني، إنما بفضل قرار الآلهة المعنية مسبقًا، فالكواكب كالبشر تطيع بحتمية معينة الأوامر المقررة من القوة العليا، وكان كل كوكب من الكواكب عبارة عن مؤله تهمه شؤون الناس، ولا غنى عنه في تدبير أمورهم  $(^{(\circ)})$ ؛ فكان كوكب المشترى هو المؤله مردوك، وعطارد هو المؤله نيبو، والمريخ هو المؤله نرجال، والشمس المؤله شاماس، والقمر المؤله سين، وزحل المؤله نينورتا، والزهرة الربة عشتار. ومن ثم كانت كل حركة من حركات كل نجم أو كوكب تدل على أن حادثًا وقع على الأرض أو تتنبأ بوقوعه  $(^{(\circ)})$ .

أما عن البروج؛ فقد نظر الفلكيون — حينذاك – للتجمعات النجمية على أنها تمثل أشكالاً لآدميين وحيونات؛ فرصد السومريون<sup>(٣٨)</sup> ثلاثةً من التجمعات النجمية، وأطلقوا عليها أسماء مثل: الثور والعقرب والأسد، ثم أضاف البابليون تسعة أخرى، وأصبحت هذه التجمعات النجمية اثني عشر، وتخيلوا أنها تمثل

محطات تمكث فيها الشمس والقمر والكواكب بعض الوقت خلال مواصلة رحلتها عبر السماء، وكان وجود جرم سماوي في برج معين نذيرًا و بشيرًا بأمر ما $(^{(pq)})$ ، وعندما كانت بلاد بابل جزءًا من الإمبراطورية الفارسية، أحدث العلماء البابليون تقدمًا هائلاً في مجال علم الفلك، حيث أسسوا الترتيب الثابت لهذه البروج، ووضعوا أقدم دائرة للبروج في القرن الخامس ق.م $(^{(1)})$ ؛ الأمر الذي أحدث تغييرًا كبيرًا في تقنية التنجيم.

كانت الطوالع التنجيمية في البداية تختص بمصائر الدول والملوك والطقس والأحداث العامة، ثم أصبحت تدريجيًا تتعلق بمصير الفرد. وربما يرجع هذا التحول إلى حاجة المنجمين إلى زيادة دخولهم ومصادر أرزاقهم (١٤).

قسم العلماء الموروث الفلكي في حضارة بلاد الرافدين إلى نوعين؛ أحدهما: يرجع إلى العصور المبكرة (قبل اختراع دائرة البروج) ويطلق عليه علم الفلك العام حيث يفترض وجود نفوذ للكواكب والنجوم على ثروات البشر والأمم ، وغير ذلك من الأشياء العامة، وبخاصة الأمور المتعلقة بالحصاد والفيضان أو الحروب أو المجاعات أو الأوبئة والكوارث (٢٤)، فكان المنجم أو الفلكي إذا شاهد الشمس والقمر بنفس اللحظة يوم السادس من أي شهر، يعنى هذا أن الحرب ستعلن على الملك، وسيحاصر داخل قصره شهرًا، بينما إذا شُوهد القمر يوم السادس عشر؛ فهذا فأل حسن للملك (٢٥).

أما النوع الآخر من الموروث الفلكي الرافدي، فكان التنجيم الخاص أو التنجيم المرتبط بلحظة الميلاد؛ وهو النوع الآحدث، ويتعلق بمعرفة طالع الإنسان عند ميلاده، ويفترض تأثير الكواكب والنجوم على الإنسان لحظة ولادته، ويعرف أيضًا بالتنجيم الهورسكوي. والهورسكوب Φρόσκοπος كلمة يونانية الأصل، تتكون من  $\tilde{\omega}$  ساعة و $\tilde{\omega}$  مراقب أي أنها تعني مراقبة الساعة (ساعة الميلاد)  $\tilde{\omega}$ ؛ وهي عبارة عن مخطط تنجيمي أو مرصد للسماء يمثل عليه موقع الشمس والقمر والكواكب الخمسة لحظة ولادة الفرد ( $\tilde{\omega}$ ). فكان إذا صادف ميلاد طفل وكوكب الزُهرة كان ظاهرًا؛ فمعنى ذلك أن حياته ستكون هادئةً، وسيصبح مفضلاً أينما ذهب، وسيعيش طويلاً، أما إذا وُلد طفل آخر، وكوكب عطارد كان ظاهرًا؛ فسيكون شجاعًا وسياديًا ( $\tilde{\omega}$ ).

ومن الجدير بالذكر أن التنجيم الهورسكوبي سيُعَد - فيما بعد - القاعدة الأساسية للتنجيم الإغريقي، وإن اختلفت الآراء حول ما إذا كان هذا النوع قد نشأ في بابل أم في بلاد الإغريق، إلا أنه من الأرجح أسبقية بلاد بابل في ذلك؛ حيث عثر على ستة عشر هورسكوبًا بابليًا يحتوي على تسجيل لوضع السماء وقت ولادة الشخص، كما أن أقدم هورسكوب معروف حتى الآن نص مسماري محفوظ في مكتبة بودليان Bodleian أكسفورد، وهو طالع لطفل يؤرخ به ۲ أبريل لعام ١٠٤ ق.م (شكل ٢)(١٤).

هكذا يرجع الفضل والسبق لحضارات بلاد الرافدين في تأسيس علم الفلك والتنجيم وتثبيت أركانه، ومن جاء بعدها استقى مما أسسه الإنسان الرافدي القديم ونسج على منواله، ثم طوَّر هذه العلوم، وأضاف إليها.

### ثانيًا: علم الفلك في العالم الإغريقي:

### أ - في العصرين الأرخى والكلاسيكي:

كان للإغريق دور مهم في تطوير علم الفلك والتنجيم، وتأسيس نوع من التنجيم العلمي الذي يعتمد على التفسيرات العقلية لحركات الأجرام السماوية، وهو ما امتاز به الإغريق؛ فقد اهتموا اهتمامًا بالعًا بمعرفة ظواهر السماء والكواكب، وخير دليل على ذلك الإشارات الفلكية التي ذكرها كل من هوميروس في ملحمتي الإلياذة والأوديسة، وهيسيودوس في قصيدة الأعمال والأيام، والتي تم تدوينها حوالي ٧٠٠ ق.م، حيث يذكر كلاهما مجموعات نجمية بعينها مثل: نجوم الثريا والجوزاء والقلائص والدب الأكبر والسماك الرامح (١٤٠٠).

وقبل ظهور التنجيم، عرف الإغريق عرافة السماء، واستخدام مواقع النجوم وصعودها في التنبؤ بالطقس، ومن أهم الظواهر السماوية المرميزة التي عرفوها كسوف الشمس، وخسوف القمر، وكلاهما يمثل نذيرًا بالشؤم والأحداث السيئة على الأرض، ومن أشهر الروايات عن خسوف القمر والفأل السيئ، خسوف القمر الذي حدث سنة ١٦٠ ق.م عندما كان الجيش الأثيني في سيراكيوز مستعدًا للهجوم في معركته الثانية، وشعر نيسياس قائد المعركة بالخوف عندما خسف القمر في الليل، وسأل نيسياس الكهنة ماذا يعني هذا الطالع، وماذا يفعل، فاقترح الكهنة الأثينيون أن ينتظروا سبعة وعشرين يومًا آخر، ووافق نيسياس، واستغل السيراكوزيون ذلك، وهاجموا الجيش الأثيني وهزموه (٤٩).

كما استخدموا أيضًا الظواهر الفلكية في التنبؤ بالأعمال الزراعية والملاحة؛ وقد ظهر هذا بوضوح عند هيسيودوس في قصيدته "الأعمال والأيام" عندما تحدث عن أهم الظواهر الفلكية التي تنبأ بالأوقات المناسبة للبدء في الأعمال الزراعية، فعلى سبيل المثال ذكر: "عندما تبدأ مجموعة نجوم الثُريا، وهن بنات أطلس، بالارتفاع ابدأ عندئذ بالحصاد، وباشر بالحراثة عندما تبدأ هذه المجموعة بالانحدار "(١٠٠)، كما أنه ذكر أفضل وقت لحصاد العنب عندما يكون نجم الشعرى اليمانية، وبرج الجوزاء في منتصف السماء، ويكون السماك الرامح مرئيًا عند الفجر (١٥). وأيضًا قدم قائمة بأيام طوالع السعد والنحس في الشهور القمرية، بدون ذكر تأثير القمر عليها (١٥).

هذا بالإضافة إلى أن المدارس الفلسفية المبكرة التي اهتمت بأفكار تدور حول نشأة الكون والبحث في الطبيعة مهدت الطريق لتطوير النظريات الفلكية والمفاهيم الفلسفية التي اعتمد عليها التنجيم، ويأتي في مقدمة الأسماء المعروفة في تاريخ الفلك الإغريقي الفيلسوف طاليس الملطي Thales (٢٤٠٥ ق.م)

رائد المدرسة الإيونية ومؤسسها الذي استطاع أن يتنبأ بنجاح بموعد كسوف الشمس سنة ٥٨٥ ق.م. وكيفية حدوثه بأسلوب علمي، وأثبت كروية الأرض وبيضوية فلكها، ويقال إن طاليس استمد كثيرًا من معرفته الفلكية من مصادر مصرية وبابلية  $(^{\circ})$ . وترجع أهمية طاليس إلى أنه أول من فصل بين العلم والخرافة – أو الأسطورة – فنجده يتحدث في أبحاثه عن أن الآلهة والديمونات كانت تسبب الأحداث الطبيعية  $(^{\circ})$ .

يأتي في المرتبة الثانية من مؤسسي هذا العلم عند الإغريق الفلكي أناكسيماندروس Anaximandros يأتي في المرتبة الثانية من مؤسسي هذا العلم عند الإغريق الفلك، وكان أول فيلسوف إغريقي يقترح نظام مركزية الأرض، وأن الأرض أسطوانة معلقة في وسط الكون، وأول من اخترع الكرة السماوية وتصور أن الأجرام السماوية عبارة عن دوائر من النار تدور حول الأرض في مسارات دائرية، وأنما مرتبة واحدًا يلو الآخر (٥٥)، وحققت آراؤه الفلكية نقلةً نوعيةً في التصور الكوني يختلف كليةً عن تصورات كل من هوميروس وطاليس (٢٥).

أما فيثاغورس Pythagoras (عدر موسس المدرسة الفيثاغورية التي تُمثل مرحلةً ونقلة نوعية جديدة في مجال علم الفلك، حيث إنها تمثل بداية اقتران الرياضيات بالبحث الفلكي، فقد أخذ الفيثاغوريون علم الرياضيات والأعداد كونه الوسيلة الوحيدة القادرة على تفسير وفهم أسرار الكون، والعلاقة بين الأجرام في السماء ( $^{(v)}$ ). وأنَّ أصل الكون عدد ونغم، وجعلوا العدد عشرة أهم الأعداد، فله قدسية واضحة، فهو يتكون من مجموع الأعداد الأولية ( $^{(+)}$ + $^{+}$ + $^{+}$ = $^{+}$ ). كما وضع فيثاغورس نظرية انسجام الكون، فعد الفيثاغوريون الكون في حالة من التناغم الموسيقي الصادر عن حركة الأجرام السماوية في مساراتها الدائرية التي على أبعاد من المركز تحمل النسب العددية والموسيقية ( $^{(h)}$ )، فيقولون إن الكواكب تجري بانتظام كأنها ترقص رقصة جماعية، وكل حركة من حركتها تؤدي إلى نغم، وعدَّ الفيثاغوريون النظام الدائري بانتظام كأنها رأفضلها بسبب كمال انتظام جميع أجزاء الدائرة بالنسبة إلى المركز، فالكون دائري والأرض، كذلك جرم دائري تدور كما تدور الكواكب من الغرب إلى الشرق، كما اقترح أنه توجد نار والأرض، كذلك جرم دائري تتحرك الأرض وكل الأجرام السماوية الأخرى في مدارات دائرية حولها ( $^{(h)}$ ).

كما يعد أوينوبيدس الخيوسي Oenopides (٥٠٠٠ ق.م) أحد أهم المصادر التي نقلت المعرفة الفلكية من بابل ومصر إلى بلاد اليونان، ويعزى إليه اكتشافان فلكيان؛ أحدهما: ميل دائرة البروج، والآخر: إصلاح التقويم (٦٠)، كما أنه ميَّز حركات الكواكب عن الحركة اليومية للسماء، وتمثيل حركاتها على دوائر تقع على كرات متحدة المركز (٦١).

هذا، ولا يُنكر دور أفلاطون Plato (٣٤٦-٤٢٧ ق.م) المعلى في تطور علم الفلك، حيث إنه يمثل بداية مرحلة امتزاج البحث الفلكي بالمفاهيم الفلسفية، إذ حاول أفلاطون وضع نظام كوني يتفق مع مفاهيمه الفلسفية؛ وخاصة نظرية المثل، وهذا ما بدا واضحًا في محاورة تيمايوس Timaeus، حيث إنه يرى أن الكون مركب من أربعة عناصر: الأرض والماء والهواء والنار، أما الأجرام السماوية؛ فتتكون من النار (٢٦)،

وحركاتها تمثل انعكاسًا للقوى الإلهية المرتبطة بقوانين الطبيعة الرياضية (١٣٠). كما يرى أفلاطون أن النجوم كائنات إلهية حية خالدة، وأن لديها القدرة على إبلاغ الآلهة بكل شيء يحدث على الأرض، وأن هناك علاقة بين النجوم والأرواح البشرية؛ فالبشر عندما يموتون تعود أرواحهم إلى النجوم التي يتصل بحا مولدهم (١٤٠).

يُعزى إلى يودكسوسEudoxus (الياضيين؛ الميذ أفلاطون وأحد كبار الفلكيين الرياضيين؛ النظر إلى الأجرام السماوية على أساس علمي؛ حتى ذُكر أن علم الفلك بدأ لهذا الكون حينما ظهر الفلكي الرياضي يودكسوس (٢٥٠). وسبب شهرة هذا العالم الفلكي اكتشافه نظرية "الكرات المتحدة المركز"، وتعد هذه النظرية أعظم إنجازته الفلكية حيث وضع نموذجًا رياضيًا ميكانيكيًا لحركة الكواكب والشمس والقمر مبنيًا على العودة التوافقية، ويعتمد هذا النموذج على أن الأجسام السماوية تقع على كرات متداخلة مع بعضها البعض، فعندما تدور إحدى الكرات من الشرق للغرب تدور الأخرى من الغرب إلى الشرق (٢٦٠). كما أنه يرجع له الفضل في تقديم وصف تفصيلي لمواقع النجوم والبروج على الكرة (القبة) السماوية، وكتابة العديد من الكتب في مجال الفلك، أهمها كتابه عن أرصاد النجوم "الظواهر" السماوية، وكتابة العديد من الكتب في مجال الفلك، أهمها كتابه عن أرصاد النجوم "الظواهر" تتحرك الأجرام السماوية في دوائر متماثلة المركز حول محاور مختلفة، غير أن هذا الكتاب قد فُقد، ولكن تتحرك الأجرام السماوية في دوائر متماثلة المركز حول محاور مختلفة، غير أن هذا الكتاب قد فُقد، ولكن عرف جيدًا من خلال قصيدة الظواهر للشاعر أراتوس التي استمد معلوماتها منه (٢٠٠).

يعد أرسطو Aristoteles من المداعة الطبيعة خلاصة لمبادئ الكونية العامة التي كانت مقبولة عند الفلكيين، واستمرت عدة قرون بعد ذلك، وطبقًا لأرسطو، فالكون يتكون من دائرتين، دائرة خارجية صلبة داخل دائرة داخلية مجوفة، والدائرة الداخلية تمثل الأرض والخارجية تمثل السماء وأجرامها. والأرض تكون ثابتة، والسماء تدور حولها في حركات دائرية منظمة أبدية (٢٨). مَيَّزَ أرسطو بوضوح عنصر السماء عن العناصر الأربعة الأخرى، ويرى أن السماء تمثل المادة الخامسة، وهي الأثير التي تحتوي على الكواكب والأجرام السماوية الأخرى التي بما قوة مشعة تخترق المنطقة القمرية المسببة للتغيرات المختلفة (٢٩). كما يرى أن في الكواكب معنى الخلود والقدسية، وعلى النقيض منها المذنبات (٢٠٠).

هكذا شهدت هذه الفترة ازدهارًا لعلم الفلك الرياضي الإغريقي، والذي لم يسبق له مثيل، وقد تركت تلك الأفكار الفلسفية والكونية التي انتشرت في بلاد اليونان بصماتها الواضحة في تدعيم التنجيم، حيث أصبحت نظرية مركزية الأرض ونظام الدوائر المركزية المتداخلة التي تدور حولها، وكروية كلٍ من الأرض والكواكب والنجوم جزءًا من الأسس الكونية للتنجيم (١٧). وهذا المناخ الفكري الذي كان يسود بلاد الإغريق هو من هيأ لقبول التنجيم في العالم الإغريقي (٢٠)، ويرى Stephan أنه على الرغم من أن الفلاسفة

الإغريق لم يكونوا منجميين؛ فإنهم ساعدوا بآرائهم الفلكية ليس فقط في قبول التنجيم، بل أيضًا في تطويره (٧٣).

### ب – في العصر الهلّينستي:

عندما غزا الإسكندر الأكبر الشرق وضم أجزاء من عالم البحر المتوسط في النصف الثاني من القرن الرابع قبل الميلاد، كان لهذا أثره الواضح في انتشار التنجيم، حيث حدث تلاقح فكري وثقافي من خلال الهجرات والتغلغل الحضاري الذي أحدثته مستجدات هذا العصر، ومن ثم لجأ العديد من كهنة بابل - لا سيما الكلدانيين - للنزوح إلى بلاد الإغريق؛ الأمر الذي أدى إلى نشر تعاليمهم الفلكية والتنجيمية حينذاك.

يعد الكاهن والفلكي بيروسوس Berossus (حوالي النصف الثاني من القرن الرابع قبل الميلاد – النصف الأول من القرن الثالث قبل الميلاد) من أهم هؤلاء الكهنة البابليين الكلدانيين؛ إذ يُنسب إليه الفضل في كونه أول من أدخل التنجيم إلى بلاد الإغريق بعد أن استقر في جزيرة قوص $K\omega$ ، حيث إنه ترجم النصوص التنجيمية البابلية بناءً على طلب من الإسكندر الأكبر ( $^{(4)}$ ). وقد ذكر فيتروفيوس أنه أسس مدرسة للتنجيم في جزيرة قوص ( $^{(8)}$ )، وأخبر بليني أن الاثنيين كرموه بتمثال من الذهب نظرًا لتنبوءاته الإلهية ( $^{(7)}$ ).

أما عن الكاهن والفلكي البابلي الكلداني سودينيس Sudines ( حوالي منتصف القرن الثالث قبل الميلاد)، الذي قضى معظم وقته في برجامة، وترجع شهرته إلى جداوله القمرية ذات الأصل الكلداني التي استخدمت عدة قرون، كما يُذكر براعته في توظيف التعاليم الفلكية في الأغراض التنجيمية. أيضًا من أهم علماء الفلك في النصف الثاني من القرن الثالث قبل الميلاد كل من أنتيباتروس Antipatrus وأخينابولوس Achinapolus حيث ذكرهما فيتروفيوس (٧٧) من تلاميذ بيروسوس، ولا يوجد أثر باق لكتابتهما، وإنما استدل على أحد المذاهب التنجيمية التي دعيا إليها؛ وهي أن طالع الشخص يجب أن يقام على يوم الحمل، وليس يوم الميلاد، وعلي الرغم من صعوبات ممارسة هذا المذهب عمليًا، فإن هذا المذهب بالفعل استخدم؛ فعلى سبيل المثال: طالع هورسكوب مسماري محفوظ الآن في المتحف البريطاني، المذهب بالفعل استخدم؛ فعلى سبيل المثال: طالع هورسكوب مسماري محفوظ الآن في المتحف البريطاني، المؤل حل وسط بين النظريتين يستخدم كلاً من ١٧مارس لعام ٢٥٨ ق.م، التأريخ الافتراضي للحمل، بالإضافة إلى ٥ ديسمبر لعام ٢٥٨ ق.م، الوقت الفعلى للولادة (٨٥٠).

وخير دليل على انتشار التنجيم البابلي في بلاد الإغريق ما ذكره شيشرون (٢٠٦ - ٤٣ ق.م) في كتابه عن العرافة De Divinatione أن الفلكي الإغريقي يودكسوس يرفض التنبؤات البابلية، ويحذر من أنه يجب ألا يصدق أحد الكلدانيين في تنبؤاتهم التي تعتمد على يوم الميلاد (٢٠٩)، بالإضافة إلى ما أشار إليه الفيلسوف بروكلوس Proclus أحد فلاسفة النصف الثاني من القرن الخامس الميلادي، وأحد رؤساء

الأكاديمية في عصرها المتأخر – عن الفيلسوف اليوناني ثيوفراتوس Theophratus (٢٧٢-٢٨٠ق.م) في مدحه نظريات الكلدانيين القادرة على التنبؤ بكل حدث متعلق بحياة الأشخاص وموتمم  $(^{(\Lambda)})$ .

هكذا نفذ علم الفلك والتنجيم البابلي إلى داخل الإدراك الإغريقي الفلسفي للطبيعة، كما اقتبس الفلكيون الإغريق العديد من المعلومات التي جمعها زملاؤهم البابليون؛ لعل أشهرهم: -

- كريتوديموس Critodemus (19.0 - ٢٩٠) دواد التنجيم في العالم الإغريقي خلال النصف الأول من القرن الثالث قبل الميلاد، وأقدم منجم إغريقي، وصلت أجزاء من كتاباته إلينا، وقيل إنه المنتق معرفته مباشرة من المصادر البابلية، ربما من بيرسوس نفسه (٨١). واثنين من أعماله التنجيمية المعروفة، أحدهما: بعنوان: (Horasis- Òρασίς)" الرؤية"، الذي يذكر كلاً من المنجمين فيتيوس فالينس Vettius الآخر: Valens ورهيتوريوس Rhetorius، بأنهما عرفا هذه الأطروحة واقتبسا منها بشكل كبير، العمل الآخر: بعنوان Pinax "الجداول" والذي أشار إليه المنجم هيفايستيون Hephaestion في أواخر القرن الرابع الميلادي (٨٢).

-هيبارخوس Hipparchus: أشهر علماء الفلك الإغريق في القرن الثاني قبل الميلاد (١٩٠- عيبارخوس ١٩٠٥)، حيث وضع قائمة رصد فيها ١٠٨١ نجمًا (١٨٠ نجمًا (١٩٠٠)، وقد صرح أنه استعان فيها بالمعلومات البابلية عن الكواكب والنجوم، ومن خلال هذه القائمة كشف هيبارخوس أدق كشوفه كلها، وهو تعيين قيمة تقدم الاعتدالين(precession)، ويعني به تقدم اللحظة التي تقع فيها نقطة الاعتدالين على خط الزوال ناحية الغرب بمرور الوقت، فنطقة الاعتدال الربيعي تنتقل من مكانها بمقدار ٣٠ درجة تقريبًا كل مدرم عام جهة الغرب، فقبل ٢٠٠٠ ق.م كان الاعتدال الربيعي في برج الثور ثم أصبح في برج الحمل، وفي العصر الحالي انتقلت من الحمل لبرج الحوت وهكذا (١٥٠٥)، والأثر الذي تفرد به في ذلك هو شرح على قصيدة "الظواهر" لأراتوس، حيث نشر من خلالها أسماء النجوم والكواكب بين الناس، كما نشر الخطوط العامة التي نألفها لصور الكواكب (٢٠).

ويبدو أن هيبارخوس رغم عبقريته الفلكية؛ فإنه تميز بقوة دفع كبيرة للتنجيم، ليس فقط برفضه الافتراض بوجود الشمس في مركز الكون، وافتراض مركزية الأرض، ولكن أيضًا قبوله الديانة النجمية، وإيمانه بوجود صلة بين الأرواح والنجوم، وبالعرافة التي كانت سائدة في عصره (٨٧). فيشير بليني (٨٨) إلى أن هيبارخوس أحد الذين ساعدوا على انتشار التنجيم بعمله على إثبات ارتباط البشرية بالنجوم.

وبعد توضيح مدى انتشار التنجيم البابلي في بلاد الإغريق، وكيف استفاد منه المنجمون الإغريق، سوف نعرض الفرق بين التنجيم البابلي والتنجيم الإغريقي كى يتضح من خلاله الدور الفاعل الذي ساهم به الإغريق في تطوير علم التنجيم.

فالتنجيم البابلي يفترض أن الآلهة ترسل الطوالع للبشر في شكل ظواهر السماء، وأن هذه الظواهر تمثل إرادة الآلهة، وأنه يمكن تغيير هذه الظواهر من خلال التوسل والتضرع للآلهة، وإقامة الصلوات الخاصة

بالنجوم (٩٩)، بينما يقوم التنجيم الإغريقي على أسس علمية رياضية ترى أن الأجرام السماوية تؤدي وظيفة ميكانيكية للكون، وأن حركات الشمس والقمر والكواكب تتبع قوانين فيزيائية ثابتة، وأن مثل هذه الصلوات عديمة الفائدة، فالمنجم الإغريقي كان يستطيع التنبؤ بالمستقبل، إنما ليس لديه القدرة على تغييره (٩٠).

كما استطاع الإغريق معرفة التفسير العقلي للظواهر على عكس البابليين الذين أسسوا تسجيلاتهم الفلكية على الملاحظة فقط ، وليس العلم، وعلى االرغم من أن أصل دائرة البروج يرجع إلى بابل ، وأنها اخترعت خلال القرن الخامس ق.م لتستخدم في الحسابات الفلكية، وليس للتنبؤ والتنجيم الإغريق أخذوا المفهوم البابلي لدائرة البروج واستخدموه في التنجيم وجعله القاعدة الأساسية للتنجيم الهورسكوبي (٩١)، كما أنتجوا فرعًا آخر من التنجيم أطلقوا عليه تنجيم καταρχή التي تعني "البداية"، أي استشارة المنجم للتأكد من الوقت المناسب لأداء أي عمل القديمة بفترض تأثير النجوم على الأمور المتعلقة بحياة الشخص اليومية مثل: السفر، والزواج، والإنجاب، ونجاح تجارة ما، والمرض ، بالإضافة إلى الأمور الأقل شأنًا مثل: تصفيف الشعر (٩٢).

وعلى خلاف التنجيم البابلي، كان التنجيم الإغريقي علمًا رياضيًا منذ بدايته، وأن الإغريق كان لهم دورٌ كبيرٌ في جعله علم يمارسه الأشخاص العاديون، ولم يقتصر فقط على الكهنة، وفي إعطائه جوهر الشكل وأسسه المعروف عليه حتى يومنا هذا (٩٧).

جدير بالذكر أنه على الرغم من كون التنجيم لم يحقق شعبية كبيرة في العالم الإغريقي مثلما حققها في بلاد بابل، فإن المنجمين الإغريق كان لهم دور حاسم ومهم في جعل التنجيم علما، هكذا إذا كان الفضل يرجع للبابليين في وضع اللبنة الأولى لعلم التنجيم، فإن إسهامات الإغريق لا تقل أهمية، ويرجع الفضل لهم في دفع عجلة هذا العلم إلى الأمام.

### ثالثًا. علم الفلك في مصر إبان العصر البطلمي:

تنفرد مصر دون غيرها من الممالك الهلينستية الأخرى في ذلك الوقت، من إضافة عناصر جديدة ساهمت في تطوير العلوم الفلكية والعملية التنجيمية وإعطائها شكلها المتكامل؛ حيث كان المصريون القدماء مثل البابليين لهم باع طويل في علم الفلك، فقد عرفوا مفردات القبة السماوية من نجوم وكواكب وبروج وديكانات (٩٨) Decans ومذنبات (٩٨) ومجموعات نجمية ورصدوا حركة الكواكب السيارة (١٠٠٠)، وأطلقوا عليها مسميات تشير إلى معرفة فلكية دقيقة لها (١٠١١). وهذا بدا واضحًا في تزيين سقوف مقابرهم ومعابدهم بالمناظر الفلكية، حيث يوجد حوالي أكثر من ثمانين أثرًا مصريًا قديمًا يحتوي على مناظر فلكية (١٠٠١)، على سبيل المثال: مقبرة الملك سيتي الأول والمعابد الجنائزية الملكية؛ لعل أهمها معبد حتشبسوت في الدير البحري، فضلاً عن سقوف المقابر الملكية من عهد الرعامسة (١٠٠١)، كما تتضح أيضًا قدرة المصريين في عصر الأسرات في مجال الفلك في بعض أدواقهم الفلكية، مثل: استخدام المزولة قدرة المصريين في عصر الأسرات في مجال الفلك في بعض أدواقهم الفلكية، مثل: استخدام المزولة الشمسية (١٠٠١).

وعلى الرغم من اهتمام المصريين إبان عصر الأسرات بعلم الفلك، فإنه كان بعدف تحديد موعد فيضان نهر النيل، ومن ثم تحديد المواسم الزراعية المقوم الرئيس الذي نشأت عليه الحضارة المصرية القديمة، كما ساهم علم الفلك في معرفة مقدرات معبوداتهم؛ الأمر الذي كان له دور فاعل في طقوس الخدمة اليومية وسائر الطقوس والعبادات. آمن المصريون القدماء —كذلك – بأيام السعد والنحس، وأن لكل ساعة من ساعات النهار أو الليل روحًا حاميةً(٥٠٠٠)، ويبدو أنهم لم يعرفوا التنجيم أو يؤمنوا بتأثير الأجرام السماوية على حياة الإنسان وكشف المستقبل إلا في العصر البطلمي (١٠٠١)؛ حيث بلغ الفلك والتنجيم ذروته في هذا العصر.

يتضح من خلال المصادر الأدبية أن مصر – إبان العصر البطلمي – كان لها دور كبير في تطوير المذاهب التنجيمية، وهذا بدا واضحًا من خلال النصوص التنجيمية التي كتبت في مصر إبان القرن الثالث ق.م، حيث يوجد مجموعة من النصوص الأدبية السحرية (۱۰۷) مدونة باللغة اليونانية القديمة، وتنسب إلى المؤله الإغريقي هرميس تريسماجيستوس Τρισμέγιστος (ثلاثي العظمة)، الذي يعد إلمًا للعلوم الخفية، وكان مرادفًا للإله المصري جحوتي (۱۰۸). ويذكر مانيثون Manetho أن هرميس تريس ماجيستوس نقش تعاليمه عن التأثيرات السحرية للأجرام السماوية على أسوار وأعمدة معابده، كما أنه علم أتباعه والكهنة السحر والكتابة والتنجيم (۱۰۹). ويذكر كليمنت السكندري (۱۱۰) أن هذه النصوص عبارة عن اثنين وأربعين كتابًا تتضمن أعمالاً فلسفيةً وسحريةً وتنجيميةً وكيميائيةً، أربعة منها كرست بالكامل للتنجيم.

وهناك أعمال تنجيمية تنسب إلى الملك نكبسو Nechepsoوالكاهن بيتوزيريس Petosiris (۱۱۱)، الذي يقال إنحما اكتسبا معلوماتهما من هرميس، وإنحما يعدان المؤسسين لعلم التنجيم في مصر (۱۱۲)، ويفترض أن كتابتهما نسخ من مصادر مبكرة. ولا يوجد نص كامل لهما ولكن هناك العديد من المقتبسات

لكتابتهما، ويمكن تصنيف هذه المقتبسات إلى أربع مجموعات؛ المجموعة الأولى: تهتم بالطوالع النجمية المختلفة ، مثل: الكسوف وصعود نجم الشعري اليمانية والمذنبات المتعلقة بالبروج، وهذه ذكرت عند مؤلفين آخرين أمثال: بروكلوس Proclus (١٠٥٥م) وجون ليديوس John Lydus (حوالى ٥٦٠م)، ويبدو فيها التطور المصري البطلمي للنماذج البابلية، بينما تهتم المجموعة الثانية بالتنجيم المختص بالميلاد، فيشير المنجم فيتيوس فالينس إلى أن أحد أعمال بيتوزيريس المسمى به "التعريفات" به إشارات إلى طريقة حساب عمر الإنسان، وتاريخ الحمل فيه، وفترات السعادة ، والنحس في حياته، والأمور الأخرى المتعلقة بحياة الشخص مثل: السفر والمرض.

كما يذكر أيضًا فيرميكوس ماتيرنوس Firmicus Maternus (القرن الرابع الميلادي) مذهب كل من نكبسو وبتوزيي (Nechepso - Petosiris) في عمل الهورسكوب، ويذكر فيه أنهما اكتسبا معلوماتهما من هرميس (۱۱۳)، بينما تقدم المجموعة الثالثة أنظمةً عددية ترتبط بالتنجيم الطبي، أما المجموعة الرابعة؛ فتحتوي على دراسات لعلم النبات والأحجار والمعادن وعلاقتها بالتنجيم. والمجموعتان الأخيرتان كانتا ذات صلة وثيقة بالمعتقدات السحرية (۱۱۶).

هكذا نجد أن التنجيم تطور بشكل كبير، حيث توسع مجاله بجلب كافة العلوم الأخرى من علم النبات والحيوان والمعادن وعلم التشريح والطب تحت تأثيره. حيث أصبح لكل نبات وحيوان ومعدن إله نجمي خاص به (١١٥)، وكذلك أعضاء الجسم البشري. حيث دعا هيبوقراطيس الطبيب المشهور بأبي الطب (أبقراط) إلى معرفة حركات النجوم كجزء من ممارسة الطب (١١٦)، كما أشار في دراساته إلى القوى العائدة للأجرام السماوية، وأثرها على الجسم البشري، وقد احتل التنجيم الطبي مكانةً بارزةً، وخاصة في مدرسة الطب بالإسكندرية، حيث كان للتنبؤات التنجيمية والتشخيص المرضي محل اعتبار وممارسة، وتم مشخيص أمراض عضوية ذات أهمية استنادًا إلى تأثير العلامات الرمزية للبروج السماوية (١١٧) (شكل٤).

وهناك نصوص ديموطيقية تحتم بالأمور الفلكية والتنجيمية ترجع للعصر البطلمي، تحتوي على الجداول الكوكبية التي تندرج فيها تواريخ دخول الكواكب إلى البروج، وهذه بلاشك كانت تستخدم في عمل الهورسكوب أن أقدم هورسكوب ديموطيقي معروف يرجع إلى القرن الثالث ق.م، بينما أقدم هورسكوب إغريقي معروف من مصر يرجع إلى القرن الرابع ق. م $^{(11)}$ . كما يوجد نصوص ديموطيقية أخرى تشير إلى استخدام السحر في الطقوس التنجيمية، وتوضح أن مساحيق العين استعملت بكثرة خلال الشعائر العلمية للتنجيم في البرديات السحرية؛ وخاصة بردية لندن وليدن  $^{(17)}$ .

ومن أهم الإسهامات المصرية في تطوير التنجيم نظام الديكانات "العشائر النجمية" التي تغيرت وظيفتها من تحديد ساعات الليل إلى تقسيم إشارات البروج، وأصبح لها دور تنجيمي مهم؛ وخاصة في التنجيم الطبي والسحري (١٢١). فعندما دخلت دائرة البروج إلى مصر في القرن الثالث قبل الميلاد، اندمجت الديكانات معها، وأصبحت الديكانات تمثل قطاعات على مدار البروج، طول القطاع الواحد يساوي

ديكانة واحدة، وقدرت الديكانة الواحدة بعشر درجات، ويبزغ في كل ديكان نجم معروف؛ مما يعني أن كل برج من البروج الاثني عشر يحتوي على ثلاث ديكانات، فيها ثلاثة نجوم واضحة، وكل ديكان محكوم بأحد الكواكب السبعة، وأن كل ديكان كانت بمثابة روح حامية للفترة الزمنية خاصة به، لذا أطلق على الديكانات الآلهة الحامية للسماء (١٢٢).

أما عن الشواهد الأثرية التي ترجع لهذه الفترة، فإنما تعكس بوضوح مدى تقدم المصريين حينذاك في مجال علم الفلك والتنجيم، فقد اقتبس الإغريق دائرة البروج من البابليين وجاءوا بما إلى مصر خلال العصر البطلمي، وتقبلها المصريون بسهولة حيث صورت مع المناظر الفلكية الأخرى على العديد من الآثار المصرية المختلفة (١٢٣)، ففي معبد إسنا يصور أول دائرة بروج في مصر ، وترجع إلى عصر كل من بطلميوس الثالث وبطلميوس الرابع ٢٤٦-١٨٠ ق.م (شكله)، وهي مهشمة الآن، واللافت للنظر أن علامات دائرة البروج تأخد الشكل البابلي ، وبصفة خاصة (الماعز السمكة) لبرج الجدي، والقوس (الذى له وجهان) وحصان مجنح، وذيل عقرب، وبرج السرطان، بالإضافة إلى التأثر بالفن المصرى في بعض البروج (الدلو كإله للنيل)، وأيضًا في دمج دائرة البروج بالعناصر الفلكية المصرية التقليدية كالشمس والقمر والكواكب عشر يحتوي على ثلاث ديكانات التي فقدت وظيفتها القديمة ، وأصبح كل برج من البروج الاثني عشر يحتوي على ثلاث ديكانات (١٤٠١). كما صورت دائرة البروج أيضًا على سقف مقصورة أوزيريس بمعبد عشر يحتوي على ثلاث ديكانات (١٤٠٠). كما صورت دائرة البروج أيضًا على سقف مقصورة أوزيريس بمعبد دندرة (١٢٥)، وهي محفوظة الآن في متحف اللوفر (شكل آأب)، وتصور بروج دائرة البروج مع الكواكب دندرة (١٢٥)، وهي محفوظة الآن في متحف اللوفر (شكل آأب)، وتصور بروج دائرة البروج مع الكواكب دندرة والديكانات والمجموعات النجمية الأخرى (١٣٠٠).

ومن خلال ما سبق يتضح دور مصر الرئيس في تطوير علوم الفلك والتنجيم من خلال تأثره الكبير بالمعتقدات السحرية، بالإضافة إلى نظام الديكانات الذي استخدم في تقسيم إشارات البروج.

### رابعًا. علم الفلك في العالم الروماني:

#### أ. العصر الجمهوري:

ورث الرومان علم الفلك والتنجيم عن الإغريق، واقتبسوه كجزء من الثقافة الهيلينية، فأغلب الاحتمالات أن التنجيم دخل إلى روما عن طريق الحروب التي كانت بين الرومان والإغريق في الربع الأخير من القرن الثانى قبل الميلاد (١٢٧)، لاسيما في الفترة ما بين من القرن الثالث قبل الميلاد (١٢٧)، لاسيما في الفترة ما بين المورن الثالث قبل الميلاد (١٢٥)، لاسيما في الفترة ما بين المورد ١٤٦-٢٢٩ ق.م، والتي حارب فيها الرومان الحاكم الإغريقي بونتوس Pontus، الذي أراد أن يحرر بلاد اليونان من حكم الرومان، ولكنه هُرم، وعلى إثر هذا تواجد العديد من الأسرى والعبيد في روما مِن مَن جاءوا بمعتقداتهم وعاداتهم وثقافتهم ، وكان وجودهم أحد الأسباب الرئيسة في نشر التنجيم (١٢٨)، فيشير بليني (١٢٩) إلى مانيليوس أنتيوخوس Manilius Antiochus مؤسس علم التنجيم في روما، وأنه أحد العبيد بليني (١٢٩) إلى إيطاليا في فترة الحروب الإغريقية، وأصبح كاتبًا مشهورًا في الدراما الشعبية.

وتوضح العديد من الإشارات الفلكية والتنجيمية في الأدب اللاتيني خلال تلك الفترة، في مسرحيات كل من تيتوس ماكوس بلاوتوس Titus Maccus Plautus وكوينتوس النيوس Titus Maccus Plautus وكوينتوس النيوس Quintus Ennius (1- 179- 1 ق.م) مدى الإقبال على العرافين والمنجمين ومدى انتشار التنجيم في روما(١٣٠٠)، فأول ذكر للإشارات الفلكية جاء عند بلاوتوس في مسرحيته الكوميدية الهزلية-1 Arcturus والعلاقة (15 "الحبل"، حيث يشير في مقدمتها إلى المعلومات الفلكية عن نجم السماك الرامح Arcturus والعلاقة بين الشؤون البشرية والأجرام السماوية(١٣١).

أما إنيوس أول كاتب لاتيني يشير في مسرحيته التراجيدية إيفيجينيا Iphigenia إلى انتشار التنجيم وعلامات البروج (١٣٢)، فيذكر " أنهم يلاحظون علامات المنجمين، وما يحدث في السماء، من ماعز أو عقرب أو الأسماء الغريبة الأخرى لطوالع النجوم، ومن ثم فلا نجد أحدًا لم يقدم على استشارة النجوم "(١٣٢)، كما يذكر أيضًا - لأول مرة - كلمة المنجمين باللغة اللاتينية Astrologi).

وقد استخدم الكتاب الإغريق – ومن بعدهم الرومان، سيما كلاً من شيشرون وبليني – لقب الكَلدانيين Chaldaei بدون تمييز للمنجمين من أي مكان سواء من أصل بابلي أو غيره (١٣٥)، إن استخدام هذا اللقب للإشارة إلى المنجمين يمثل أكبر دليل على الأصل البابلي للتنجيم (١٣٦). كما أُطلق عليهم كذلك لقب "الرياضيين Mathematici" الذي يشير إلى الحسابات الفلكية الرياضية المعقدة التي كانت تتطلبها مهنة المنجم (١٣٦). إن جوفينال وتاكيتوس وسيوتونيوس، وغيرهم استخدموا لقب الرياضيين في الإشارة إلى المنجمين (١٣٨).

ويرجع الفضل إلى الفلاسفة الإغريق في جعل التنجيم علمًا مقبولاً وشائعًا في روما، وخاصة المدرسة الرواقية (۱۳۹) التي كان لها تأثير كبير على نخبة كبيرة من الرومان في العصر الجمهوري (۱۴۱)، فالرواقيون أهم من تبنى بشغف علم التنجيم، وتولوا الدفاع عنه، فقد وضع زينون مؤسس هذه المدرسة — بكتاباته – نواة الدفاع عن كافة ضروب التكهن بالغيب، وتعهدها من بعده خلفاؤه، وخصوصًا الفيلسوف السوري الأصل من أباميا بوسيدونيوس (۱۴۱) Posidonus (من عام ۱۳۰–۵۰ ق.م تقريبًا) حيث ساهم بقدر كبير في انتشار التنجيم، ويرجع له الفضل في جعل التنجيم جزءًا مكملاً للمذهب الرواقي؛ حيث قدم للتنجيم ما كان يفتقر إليه، وهو التأسيس الفلسفي من خلال تبنيه مبدأ sympatheia (التجانس) أي تجانس كل أجزاء الكون مع بعضه البعض، وعدَّه الأساس الفلسفي للتنجيم (180)، وأنه أخذ تأثير القمر على ظاهرة المد والجزر كأساس لنظرية التجانس الكوني بين السماء والأرض (180).

ومن الجدير بالذكر أن نظرية التجانس الكوني وجدت أيضًا عند الفلاسفة المبكرين مثل: أفلاطون، وكريسبوس Chrysippus الرواقي؛ حيث أكدا على أن الكون كائن حي، وأن القدر توأم التنجيم، وأن هناك علاقة مترابطة بين الناس والنجوم، وقد ظهر هذا المعتقد أيضًا بقوة في المعتقدات السحرية، حيث حاول كل من كريسبوس وبوسيدونيوس، تأكيد الحقائق التي تعتمد على الملاحظة، والتي يعتمد عليها كل

البناء العلمي لتدعيمهما التنجيم (١٤٤)، فمن ناحية تأثير النجوم على ظواهر الطبيعة وشخصيات الأفراد يطرحان هذه التساؤلات: هل يمكن إنكار أن الشمس تسبب نمو النبات فينمو ثم يفنى، وهو الأمر الذي يحدث بالنسبة للحيوانات؟ ألم يؤثر القمر على ظاهرة المد والجزر؟ ألم يكن صعود نجوم ثابتة كل عام مصحوبًا بالعواصف؟ ويتضح أنهما لم يؤمنا فقط بالتنجيم كونه معتقدًا يربط الظواهر السماوية بالأحداث البشرية، بل أنهما توسعا في تطوير هذا المعتقد ليشمل تأثير علم المناخ على الأشخاص، فيقولان ألم تتحدد الصفات الفيزيائية والخِلقية لأجناس معينة طبقًا للمناخ الذي يعيشون فيه (١٤٥٠).

هكذا عبرت المعتقدات الرواقية عن قدرية التنجيم، ومفهوم التجانس الكوني قوة فلسفية للممارسات والأساليب التنجيمية، وقد ساعد انتشارها بين المفكرين الرومان على التسليم بالمذاهب التنجيمية (١٤٦).

ومع قرب انميار النظام الجمهوري، وتزايد التوسع الروماني في الشرق، ازدادت شعبية التنجيم حتى أصبحت معتقدات التنجيم – منذ النصف الثاني من القرن الأول قبل الميلاد وصاعدًا – طقوسًا رسميةً بمدينة روما، وفي العالم الروماني الآخذ في الاتساع (١٤٠٠). حيث شهدت تلك الفترة أهم المؤلفين الذين كتبوا في المعرفة الفلكية والتنجيمية، وأنتجوا العديد من الأعمال التي كان لها عظيم الأثر في نشر المفاهيم الفلكية والتنجيمية بين الناس، ومن أهمها:

قصيدة الظواهر "Phaenomena" للشاعر التعليمي الإغريقي أراتوس ( $^{14}$ ) وهي قصيدة فلكية استمد الشاعر معلوماتها من الفلكي يودكسوس، ونظرًا لأن أراتوس كان جاهلاً بعلم الفلك ؛ فإن قصيدته شملت العديد من الأخطاء العلمية التي صححها الفلكي هيبارخوس، وعلى الرغم من ذلك ؛ فإن قصيدته نالت شعبيةً كبيرةً، ليس فقط بين الإغريق، بل أيضًا الرومان أيضًا، حيث كانت هذه القصيدة موضع إعجاب الكثيرين من الأدباء الرومان الذين ترجموها إلى اللغة اللاتينية أو اقتبسوا أجزاء منها، ومنهم شيشرون الذي ترجمها في شبابه في حوالي  $^{8}$   $^{8}$  ق.م ولاتزال أجزاء منها باقية، وأوفيد الذي ترجم القصيدة كاملة وكتب عن أراتوس، قائلاً "ستبقى ذكرى أراتوس ما بقيت الشمس والقمر"، وأيضًا القائد الروماني جرمانيكوس قيصر ( $^{8}$  ق.م  $^{8}$  ابن الإمبراطور تيبريوس بالتبني، الذي ترجم القصيدة في الروماني وصحح بعض الأخطاء العلمية ، ومن البيت  $^{8}$  وما يليه كان وصفًا خاصا للزودياك  $^{8}$  .

تحتوي كذلك قصيدة الظواهر على ١٥٥٤ بيتًا، تبدأ القصيدة بأنشودة مديح للمؤله زيوس، ثم يتناول وصف خصائص وحركات الظواهر السماوية، ودائرة البروج، وبروج السماء الأخرى والأساطير المتعلقة بما(١٥٠٠). فيذكر عن وصف دائرة البروج " أنما تبدأ ببرج السرطان يليه الأسد والعذراء يليهما مخالب العقرب ثم العقرب نفسه، القوس والجدي، وبعده الدلو، ثم سمكتان برج الحوت، ثم الحمل، وأسفله الثور والجوزاء، وتتحرك الشمس عبر هذه البروج الاثني عشر عامًا كاملاً، وخلال رحلتها يتولد تعاقب الفصول وجلب الثما، (١٥٠١).

ويلاحظ في قصيدة الظواهر أن برج الميزان ليس له رمز مميز، بينما مخالب العقرب تحتل مكانه. كما أن البروج تبدأ ببرج السرطان، الذي يشير للفترة ما بين شهري يونيو ويوليو، الفترة التي تكون الشمس أقرب ما يكون إلى الأرض. هكذا رغم أن أراتوس لم يكن فلكيًا؛ فإن قصيدته استخدمت عدة قرون كونما كتابًا لعلم الفلك، ولعبت دورًا كبيرًا في الترويج للتنجيم في روما.

ومن أهم هؤلاء علماء الفلك الذين كان لهم دور بارز في هذا العصر:

-نيجديوس فيجولوس (١٥٠١) Nigidius Figulus (ق النصف الأول من القرن الأول قبل الميلاد): كان أحد أهم أعضاء مجلس الشيوخ في روما، وكان يعد في نظر معاصريه أعلم الناس بالتنجيم، وربما يرجع له الفضل في دخول كتب بيتوزيريس التنجيمية إلى روما(١٥٠١)، وألف العديد من الكتب عن الفلك والتنجيم، ومن أهم دراساته عن النجوم: "De sphaera Graecanica" "الكرة السماوية عند اليونان" كما وصفها أراتوس و"De sphaera barbarica" "الكرة السماوية عند المتبربرين"، وهي مستمدة من مصادر شرقية، وكان أول من أعطى الكواكب والنجوم أسماء لاتينية، وقد جعل التنجيم ميدانًا لتطبيق المعرفة الفلكية، فكان تأثيره بالغًا مثل المنجمين الكبار (١٥٠١). وكان قد حسب الطالع للإمبراطور أغسطس وتنبأ له بحكم العالم.

-ماركس ترنتيوس فارو<sup>(١٥٦)</sup> Varro (١٠٦) الحد أهم الشعراء الذين لعبوا دورًا مهمًا في نشر التنجيم بين الناس، وكانت كتاباته مليئة بالإشارات إلى التنجيم، ومن أهم مؤلفاته موسوعته "الرياضيات العقلية" Disciplinae التي تضم تسعة كتب تحتوي على فروع من العلوم المختلفة، خصص الكتاب السادس منها للتنجيم؛ إذ إنه أحب التأمل بالقدرية المستنبطة من أحكام النجوم، وأسرار الأعداد، كما أنه كتب في عام ٣٧ ق.م " أشياء ريفية Rerum rusticarum ، ويتكون من ثلاثة كتب؛ تحدث فيها عن الزراعة و التقويم الجولياني، وذكر ما يأتي:

"أن أول أيام فصل الربيع كان يقع في برج الدلو، والصيف في الثور، والخريف في الأسد، والشتاء في العقرب"، وفي أعقاب هذه الفصول الفلكية؛ يجب تنفيذ الأعمال الزراعية" كما ألف كتابًا عن " الأسابيع" Hebdomades يحتوي على العديد من خصائص الرقم سبعة. ويذكر فارو أن السماء بحا سبع دوائر عمودية على محورها، اثنتان منها تلامس نهاية المحور، وتسمى ب poloi، ولكن لصغر حجمها لا يمكن عرضها على الكرة السماوية. ويذكر أيضًا أن دائرة البروج نفسها متأثرة بالرقم سبعة؛ وذلك لأن الانقلاب الصيفي يحدث في العلامة السبعة في السماء بعد فصل الشتاء، ويحدث فصل الشتاء في العلامة السابعة بعد الصيف، وتبتعد فصول الاعتدالين عن بعضهما سبعة بروج (١٥٠٠).

-جايوس جوليوس هجينوس Hyginus (١٥٨) (في النصف الثاني من القرن الأول قبل الميلاد): كان من أهم مؤلفاته كتابه عن الفلك والتنجيم "De astronomica" ، ويصف الكتاب اثنين وأربعين برجًا، والأساطير المنسوبة إليها، وهو مؤلف من أربعة أجزاء؛ الأول في شرح الكون والكرة السماوية وقطاعاتها، والثاني في

قصص البروج السماوية، والثالث في أشكال البروج، والرابع في الكواكب السيارة وحركاتها (وأخريات الكتاب مفقودة)(١٥٩).

### ب. العصر الإمبراطوري:

يعد فيتروفيوس Vitruvius الكاتب والمهندس المعماري الروماني من العلماء الرواد في مجال العمارة والهندسة والفلك إبان العصر الإمبراطوري، تكمن شهرته الفائقة لكتابه "عن العمارة من الإمبراطور أغسطس حوالي ٣٥-٢٥ ق.م، ويعد هذا المؤلف من أكمل المصادر الباقية في هذا المجال، وأصبح نبراسًا ومرشدًا في مجال العمارة والفلك عدة قرون من الزمان؛ ويشتمل الكتاب على عشر أجزاء؛ حيث يذكر في بداية كتابه العلوم المختلفة التي يجب أن يتسلح بما المهندس المعماري، وإظهار كيفية الاستفادة منها في ممارسة المهنة، ومن بين هذه العلوم، علم الفلك والتنجيم الذي خصص له الجزء التاسع من هذا الكتاب (١٠٠١)، ويتحدث فيه عن دائرة البروج والكواكب السبعة، ودورة الشمس عبر البروج الاثني عشر التي تبدأ عند برج الحمل في الدرجة ٨ حيث يحدث الاعتدال الربيعي، وعندما تدخل الشمس برج المسرطان يحدث الانقلاب الصيفي ثم يعاقبه الاعتدال الخريفي في برج الميزان ثم عندما تدخل الشمس برج الجدي يحدث الانقلاب الشتوي (١٦٠١).

يختتم فيتروفيوس هذا الكتاب بالساعات الشمسية والمائية، ويوضح أن المهندس لابد أن يكون ملمًا بعلم الفلك والطقس لمعرفة الاتجاهات الأربعة وأوقات الاعتدالين والانقلابين وتحديد طول الأيام والساعات، تلك المعلومات الفلكية التي تساعده في تصميم الساعات الشمسية وبنائها وأدوات قياس الوقت Gnomonica). كما يتحدث عن التنجيم، ويذكر أنه علم من اختصاص الكلدانيين، وخصوصًا حساب الطالع، فالكلدانيون يستطيعون توضيح الماضي والمستقبل من حساباتهم الفلكية، كما يذكر بشكل سريع تأثير البروج الاثني عشر والكواكب السبعة على حياة البشر (١٦٣).

-ماركوس مانيليوس Marcus Manilius (٣٠ ق.م-٣٧م): يعد أول شاعر روماني رواقي كتب قصيدة تنجيمية في روما بعنوان: "أسترنوميكا Astronomica"، توضح دور الأفكار الرواقية في تأسيس علم التنجيم كونه معتقدًا فلسفيًا(١٦٤). وبدأ كتبها مانيليوس في عهد الإمبراطور أغسطس وانهاها في عهد تيبريوس، وتتكون من خمسة كتب(١٦٥)، جعل مانيليوس الكتاب الأول تمهيدًا، يمد القارئ بالحقائق الفلكية الأساسية عن أصل الكون وطبيعته، ويعرض بأسلوب علمي الآراء العلمية المختلفة، وطبقًا لرؤية لمانيليوس يتكون الكون من دائرتين، إحداهما: النار، وتشكل مجال النجوم التي تدور حول الكون بينما الأرض كروية الشكل تقع في منتصف الكون، في مسافة مساوية من كل الجوانب. الكون بأكمله وكل الأجرام السماوية الأخرى كروية على نفس النمط، أي ليس له بداية ولا نهاية، وبالتالي فشكل الكون يبقى أبديًا وخالدًا، ويكون أكثر تشابعًا بالآلهة. وتناول أيضًا كل ما تحويه السماء من نجوم وكواكب وبروج ومذنبات (١٦٦١). بينما يكرس بقية قصيدته في شرح التنجيم، ومنهم ثلاثة كتب (الثاني والثالث والرابع) اهتمت بشكل

مباشر بدائرة البروج، فالكتاب الثاني يتحدث عن سمات بروج دائرة البروج، ويشرح الشاعر هذه السمات في عشرة بنود مهمة (١٦٧): أولها التذكير والتأنيث (١٦٨)، ثانيها: بشري وحيواني (١٢٩)، ثالثها فردي وزوجي (١٧٠)، رابعها مرور الشمس عبر النقاط المدارية (١٧١)، خامسها نحاري وليلي (١٧٢)، سادسها ترابي ومائي وبرمائي (١٧٢)، سابعها منتج وعقيم (١٧٤)، ثامنها وضع العلامة (في وضع حركة –وقوف –جلوس – رقود) (١٧٥)، تاسعها التشويه (البروج غير مكتملة) (١٧١)، عاشرها تخصيص كل ثلاثة بروج لفصل من الفصول الأربعة (١٧٧).

كما يذكر أنه توجد علاقات بين هذه البروج قائمة على الأشكال الهندسية التي ترسم داخل دائرة البروج، ومنها الهيئة الثلاثية trine أي أن كل ثلاثة بروج ترتبط فيما بينها من خلال رسم أربعة مثلثات متساوية الأضلاع، والهيئة الرباعية quartile ثلاثة مربعات، والهيئة السداسية sextileونظام التقابل، أي أن الستة بروج الأولى تقابل الستة بروج الأخرى (۱۷۸). كما يتناول نظام الحماية، وأن كل برج تحت حماية أحد الآلهة الاثني عشر الأولمبية (۱۷۹)، ويذكر أيضًا في نهاية هذا الكتاب ارتباط البروج بأعضاء الجسم البشري، وأن كل برج مسؤول عن جزء من أجزاء الجسم، الحمل الرأس والثور الرقبة، وهكذا (انظر الجدول رقم ۱) (۱۸۰۰).

أما الكتاب الثالث؛ فيتحدث عن استخدام دائرة البروج في رسم الهورسكوب (١٨١)، بينما يتناول الكتاب الرابع تأثير البروج على الإنسان، وأيضًا على المناطق الجغرافية (انظر جدول رقم ١)(١٨٢). بينما يتحدث الكتاب الخامس عن ظاهرة paranatellonta البروج التي تقع خارج منطقة دائرة البروج، وترتفع بشكل آني مع بروج دائرة البروج.

-دوروثيوس Dorotheus الشاعر والمنجم الصيدي الذي كتب أطروحته التنجيمية Dorotheus (الكتب الخمسة) عام ٧٥م، التي تمثل أقدم أطروحة شاملة تحتوي على كلٍّ من التنجيم الميلادى والتنجيم اليومي، وتتكون من خمسة كتب، الأربعة الأولى تتناول التنجيم المختص بالميلاد، بينما الكتاب الخامس يتناول التنجيم اليومي (١٨٣).

أما عن القرن الثاني الميلادي؛ فقد شهد اثنين من أهم كُتَّاب التنجيم، هما: -

-كلاوديوس بطلميوس بطلميوس Claudius Ptolemaeus (١٠٠-١٧٨-١٥)، فلكي ورياضي وجغرافي إغريقي الأصل، برز في سماء الإسكندرية، ويعدُ أهم الفلكيين القدماء وأكثرهم شهرة، وترجع شهرته إلى أنه جمع أعمال الفلكيين الإغريق، وخاصة آراء هيبارخوس، وأضاف إليها ورصدها في عمله الشهير المسمى بـ" المجسطى" Almagest الذي يمثل الأساس لعمله الثاني، حيث كتب أطروحة تنجيمية تسمى بـ (الكتب الأربعة Τετράβιβλος -Tetrabiblos) في النصف الأول من القرن الثاني ، وعدها جزءًا مكملاً لعمله المجسطي، فهو لم ير أن التنجيم منفصل عن الفلك، بل مكمل له، وأنه حاول في هذا العمل – بشكل علمي – أن يثبت تأثير النجوم على حياة الإنسان وعلى الحياة على الأرض عمومًا، بعيدًا عن المفهوم علمي – أن يثبت تأثير النجوم على حياة الإنسان وعلى الحياة على الأرض عمومًا، بعيدًا عن المفهوم

الديني، والأساطير الكونية، وقد مراسة مستفيضةً عن تأثير الكواكب التي تولد التغيرات على الأرض، وجداول تحديد منزلة الكوكب وموقعه داخل دائرة البروج، كما تناولت دراسته التنجيم العام والتنجيم الميلادي، بينما افتقرت دراسته إلى التنجيم اليومي، ودراسة الدلالات السحرية لنوع الأعداد الذي يتحدد فيه مصير الشخص من خلال حروف اسمه، بالرغم من أنه كان مهتمًا بالتنجيم من الناحية النظرية وليست الممارسة العملية، وأنه لم يعطِ أي نماذج تشير إلى أنه مارس التنجيم، فإن أعماله أصبحت متاحة لمنجمين من المهنة في شكل جداول مبسطة، تُعدُ الأساس الذي اعتمد عليه المنجمون (١٨٤).

يُعدُ كلاوديوس بطلميوس أبرز من دافع عن التنجيم بشكل علمي، وجعل التنجيم التبرير العلمي للديانة النجمية، وأنه يمثل الشكل العلمي للتكهن. وقد استمد دفاعه من حجج بوسيدنيوس الرودسي، وقد جعل التأثير المستمر للشمس على الأرض وتأثير القمر على ظاهرة المد وتأثير بعض النجوم والبروج على الطقس والعواصف أساس دفاعه، وبالرغم من دفاعه عن التنجيم، فإنه رفض القدرية الجبرية للرواقيين الأوائل أمثال: كريسبوس وديوجانيس البابلي؛ حيث يرى أن قدر الإنسان متغير، فيذكر "إذا علم شخص أنه سوف يسجن، فيمكنه من المعرفة المسبقة أن يتفادى هذا الأمر "(١٨٥).

-فيتيوس فالينس Vettius Valens (١٢٠-١٧٥م) ، أشهر منجمي القرن الثاني الميلادي، من أنطاكية، ذهب إلى الإسكندرية ، عمل منجمًا محترفًا، وكان يملك مدرسة لتعليم علم التنجيم، وهناك كتب أطروحته التنجيمية Anthologia التي كرسها لأحد تلاميذه ماركوس.

كان منهجه ونظريته مختلفًا كليًا عن معاصره كلاوديوس بطلميوس، حيث إنه كان مهتمًا بالتنجيم من الناحية العملية كحرفة، وأن أطروحته كانت تمثل كتيبًا عمليًا لاستخدامه الشخصي ولزملائه المنجمين. هذه الأطروحة تحتوي على تسعة كتب تمثل مصدرًا مهمًا للتنجيم حيث إنها تحتوي على البيانات التي كانت يستخدمها المنجمون المحترفون من العصر الإغريقي أمثال: كريتوديموس، تحتوي أيضًا على ١٢٣ هورسكوب، وقد أجرى اختبارًا شبه تجريبي عن التنجيم الهورسكوبي حيث اختار طوالع ميلاد ستة أشخاص كانوا ضمن ضحايا حطام سفينة، وفحص طوالعهم لمعرفة هل النجوم أشارت إلى موقم في هذه السنة ويحذه الطريقة؟، كما أنه قدم كل الأساليب التقنية لتحديد تاريخ وكيفية موت الفرد. كما أنه تحدث عن التنجيم اليومي والدلالات السحرية للأعداد التي أهملها بطلميوس في أطروحته (١٨٦٠).

أما عن الشواهد الأثرية التى ترجع لذلك العصر؛ فإنها تعكس أيضًا بوضوح مدى تقدم التنجيم وانتشاره، وخاصة التنجيم الميلادي، حيث نجد في مشاهد ميلاد الأطفال الممثلة على توابيت السيرة الذاتية التى انتشرت في القرن الثانى م، ربات القدر (۱۸۷) Parcae اللاتي يجرين الطالع "الهورسكوب" للمولود على الكرة السماوية الممثل عليها دائرة البروج، وتحديد مصيره، مثال ذلك: تابوت رخامي محفوظ بمتحف اللوفر (شكل)، يرجع للفترة ما بين ۱۷۰-۲۰۰۰م، يصور على واجهة التابوت في أقصى اليمين مشهد ميلاد طفل، فيصور الأم جالسة وأمامها مربية مختصة باستحمام الطفل، وهناك خادمة أخرى تمسك بيدها قطعة

من القماش استعدادًا لتجفيف الطفل، وفى الخلفية يصور ربات القدر يقمن بتحديد مصير الطفل، حيث يصور لاخيسيس تمسك بعصا تشير بها على الكرة السماوية المرتكزة على عمود أمامها، وبجوارها كلوتو تحمل في يدها كتيب المصير (١٨٨).

ثمة نموذج آخر تابوت محفوظ بمتحف Los Angeles County يرجع للعصر الأنطونيني (شكل ١)، يمثل على الجانب الأيسر مشهد ولادة الطفل الذي يشبه النموذج السالف الذكر، وصُورت ربات القدر على الجانب الآخر يحددن مصير المولود الجديد (١٨٩).

إن تصوير ربات القدر دائمًا في مشاهد الميلاد، وهن يقمن بعمل الهورسكوب لتحديد طالع شخص ما يؤكد على ما ذكره المنجم فيتوس فالينس "أن قدر كل إنسان يحدد له عند ميلاده، ومن المستحيل التعديل في طالعه، ذلك الطالع الذي يحتوي على العديد من الأمور الحسنة والسيئة التي سوف تحدث، بسبب اثنين من الآلهة؛ الأمل والفرصة اللذين يعملان خادمين للقدر ويتحكمان في حياتنا، ونحن مجبرون على هذا الأمر "(١٩٠).

وأيضًا عبر الفن عن التنجيم الميلادي في التوابيت الأسطورية التي تمثل بروميثيوس وهو يخلق الإنسان يرافقه دائمًا ربات القدر اللاتي تحددن مصير هذا الإنسان، تلك التوابيت انتشرت بشكل كبير في نهاية القرن الثالث الميلادي، مثال ذلك: تابوت رخامي محفوظ في متحف الكابيتول بروما، يرجع حوالي ٣٠٠م (شكله)، يصور في المنتصف بروميثيوس، يحمل بيده اليمني تمثال ذكر، وبجواره سلة من الطين، وأمامه تمثال آخر يقف على قاعدة، ويصور خلفه إحدى ربات القدر لاخيسيس، وهي تنظر أعلى ترسم الهورسكوب للإنسان الجديد على الكرة السماوية الممثل عليها دائرة البروج، وراء ذلك، كلوتو تنسج خيط الحياة المثل هذه المشاهد تؤكد المفهوم التنجيمي بأن القدر توأم التنجيم.

توضح لنا الأحجار الكريمة - كذلك - مدى انتشار الطوالع التنجيمية الشخصية التي تحدد مواقع الكواكب السبعة داخل دائرة البروج، مثال على ذلك: حجر كريم بيضاوي من العقيق اليمني، عثر عليه في بيروت (شكل ١٠)، يصور في المنتصف ثورًا يتجه ناحية اليسار محاطًا بدائرتين، الدائرة الأولى الداخلية : يمثل لها سبعة بروج، محاطة بدائرة أخرى خارجية بها تماثيل نصفية تمثل الكواكب السبعة أضيفت إليها (الأعداد التي تمثل درجات صعودهم، مرتبة بعكس اتجاه عقارب الساعة مثل: النظام الشائع المتبع في الطوالع الإغريقية، وهي كالآتي: الشمس في السرطان، والقمر في الميزان، وزحل في العذراء، والمشترى في الميزان، والمريخ في الجوزاء، والزهرة في السرطان، وعطارد في السرطان، والثور في المنتصف يعلوه نقش باللغة الميزان، والمريخ في الجوزاء، والزهرة في السرطان، وعطارد في السرطان، والثور في المنتصف يعلوه نقش باللغة اليونانية القديمة" AI "، ومن خلال حسابات درجات الصعود المذكورة إلى جوار الكواكب المصورة بالدائرة الخارجية لهذا العمل الفني؛ فإن هذا الحجر الكريم يمثل طالعًا لشخص يرجع لليوم الثالث والعشرين من شهر يونيو لعام ٢١٥ م ٢١٥ وانتشرت هذه الطوالع التنجيمية حيث كان يرتديها أصحابها كونما نوعًا مئ أنواع الفأل الحسن والتبشير بالحظ السعيد.

ولم تصور الطوالع التنجيمية على الأحجار الكريمة فحسب، بل صورت كذلك في المقابر مثل: مقبرة الزودياك (١٩٣٠) التي أُطلق عليها هذا الاسم لاحتوائها على اثنتين من دوائر البروج على سقف غرفة الدفن، عثلان طالعين لأخوين (١١١)، ب، ج)(١٩٤).

ومن النماذج الفنية أيضًا التي تعكس بوضوح مهمة المنجم، وهو يرسم الهورسكوب، حجر كريم عثر عليه في نابولي محفوظ بمتحف فيتزوليام في كامبردج (شكل ٢١)، حيث يصور أحد المنجمين ربما أراتوس أو هيبارخوس يجلس على الأرض، ويستند على شجرة بينما يوجد أمامه الكرة السماوية مصور عليها اثنتان من الدوائر المتقاطعة، ويمسك بيده أداة تشبة البرجل لرسم الهورسكوب، وينظر إلى السماء حيث مصور أعلاه الشمس والقمر، وخمسة نجوم تمثل الكواكب الخمسة (١٩٥٠).

#### الخاتمة:

اتضح من خلال هذه الدراسة أن الأجرام السماوية كانت محل اهتمام جميع الحضارات الكبرى القديمة؛ ابتداءً من حضارات بلاد الرافدين وانتهاءً بالعالم الروماني؛ فقد آمن الإنسان القديم في هذه الحضارات أن كل ما يحدث في السماء يتكرر حدوثه على الأرض؛ ومن ثم ترتبط مصائر البشر بحركة هذه الأجرام السماوية على تنوعها. وقد تطور علم الفلك والتنجيم بشكل تدريجي، ومر بمراحل عدة من التطور حتى أخذ شكله النهائى؛ حيث ساعدت كافة العلوم الرياضية والفلسفية في تطور هذا العلم.

يمكن القول إن علم الفلك والتنجيم كان علمًا ناتجًا من جُهد هذه الحضارات العريقة؛ حيث اكتسب سمةً جديدةً في كل مرحلة، فالبابليون هم الذين وضعوا حجر الأساس، ليأتي الإغريق، ويرفعوا أعمدته بإعطائه الشكل العلمي، ثم يأتوا به إلى مصر البطلمية ليكتسب النزعة السحرية، ثم يتم مزج بعض الأسس الفلسفية والعلمية وتطويرها، ووضع أسس علمية لها في العالم الروماني.

كما بينت الدراسة - استنادًا للمصادر الأدبية - أن المنجمين Astrologi أطلقت عليهم ألقاب أخرى؛ لعل أهمها لقب Chaldaei "الكلدانيين" الذي يمثل خير دليل ومثال على الأصل البابلي للتنجيم والعلوم الفلكية، وربما تميز المنجم البابلي عن غيره في هذا المجال، وهذا دليل على ارتباط التنجيم بالشرق، وأنه لم ينسلخ من أصله عندما انتقل إلى الغرب. كما أطلق عليهم أيضًا لقب Mathematici " الرياضيين" الذي يشير إلى الحسابات الرياضية المعقدة التي كانت تتطلبها مهنة كل من المنجم والفلكي.

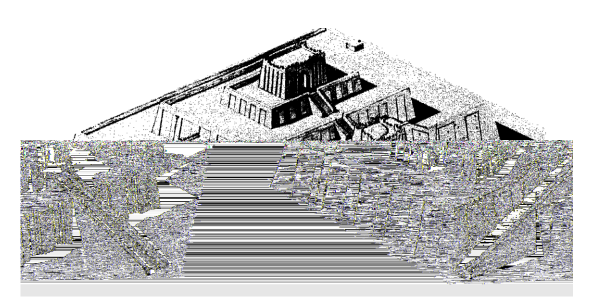
أثبتت الدراسة أن الرومان يدينون بالفضل لفلاسفة الإغريق - وخاصة المدرسة الرواقية - في إضفاء شرعية علمية للتنجيم في روما إبان العصر الجمهوري؛ فأصبحت هناك قناعة لدى الرومان حينذاك بأن هناك تجانسًا بين السماء والأرض، وأن القدر هو توأم التنجيم.

أضاف علماء الفلك الرومان، سيما إبان العصر الإمبراطوري، بُعدًا علميًا آخر لعلم الفلك والتنجيم؛ وهو ضرورة الربط بينه وبين العلوم المختلفة سيما علم الهندسة وفن المعمار، الأمر الذي يشير إلى ضرورة

تعلم علم التنجيم والفلك كضرورة من ضروريات الحياة، وكان المهندس المعماري الشهير فيتروفيوس رائدًا في هذا المجال.

بلغ علم الفلك والتنجيم ذروته من التقدم العلمي إبان القرن الثاني الميلادي؛ حيث كان لمدرسة الإسكندرية القديمة دور كبير من خلال علمائها الذين أثبتوا بالمعادلات الحسابية والرياضية أن الأجرام السماوية لها تأثير بالغ للحياة على الأرض، ويبدو أن ذلك أصبح شائعًا بين الناس حينذاك، خاصةً الطبقة الثرية من المجتمع، حيث كشفت الفنون المختلفة، من توابيت وأحجار كريمة والرسوم الجدارية للمقابر، أن الإنسان يُحدد قدره في لحظة ميلاده، ولا يمكن تغيير مصيره.

## الكتالوج: الأشكال والصور



#### شكل 1: زاقورة أورنامو Ur-Nammu

مكان العثور: مدينة أور Ur، ببلاد الرافدين.

التأريخ: عصر الأسرة الثالثة، حوالي ٢١٠٠ ق.م.

المقاييس: الطول: ٦٤م/ العرض٥٤م/ الارتفاع ٩٨ قدم.

الوصف: سميت بأورنامو نسبة إلى الملك أورنامو الذي بناها وكرسها إلى إله القمر سين، وهي تتكون من طوابق مكعبة الشكل يعلو بعضها بعضا ويتناقص حجم المكعب كلما ازداد ارتفاعا، وكان كل طابق من الطوابق مخصص لكوكب من الكواكب السبعة ويحيط بالبرج سلم خارجي، وكانت تستخدم كمرصد فلكي لرصد حركة الكواكب.

المصدر: سيتون لويد، ١٩٩٢-١٩٩٣، آثار بلاد الرافدين من العصر الحجرى القديم حتى الغزو الفارسي، ت. محمد طلب، ط١، دار دمشق ٢٠١١.

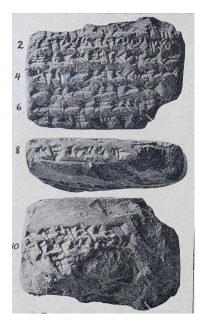
شكل ٢: طالع (هورسكوب) ميلاد لطفل.

مكان العثور: بابل.

التاريخ: ٢٩ إبريل ٤١٠ ق.م.

مكان الحفظ: مكتبة بودليان في اكسفورد تحت رقم AB 251.

المصدر: Cramer,1954,6.



شكل ٣: نحت بارز حجرى يمثل طالع تتويج الملك أنطيوخوس الأول ملك كوماجين.

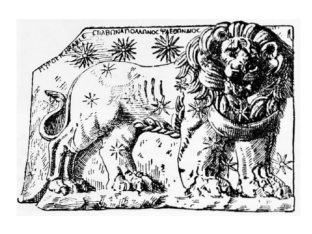
مكان العثور: مقبرة أنطيوخوس الأول، على قمة نمرود داغ بكوماجين.

التأريخ: ٦٢ ق.م.

المقاس: 1.75 x 2.40 السمك 0.47 م.

الوصف: يمثل أسد يتجه ناحية اليمين يمثل برج الأسد وممثل عليه وبقرب منه ١٩ نجم ثمانى وأعلى صدره يوجد الهلال القمرى بينما يعلو ظهره ثلاثة نجوم أكبر حجما بستة عشر ذراعاً تمثل ثلاثة كواكب نقش اسم كل منهم بجواره، وهم من اليمين إلى اليسار المشترى، عطارد، المريخ.

المصدر Gundel,1992,70,fig.35





شكل ٤: رسم توضيحي: الأعضاء البشرية التي تسيطر عليها البروج.

الحمل: اختص بالرأس والوجه.

**الثور**: اختص بالعنق والحنجرة.

الجوزاء: اختص بالكتف والذراع.

السرطان: اختص بالصدر والمعدة.

الأسد: اختص بالظهر والقلب.

**العذراء:** اختص بالأحشاء.

الميزان: الأوردة والمثانة.

العقرب: الأعضاء التناسلية،

القوس: الأفخاد.

**الجدي**: الركب.

**الدلو**: السيقان والأقدام.

الحوت: الأقدام والأصابع.

Bober,1948, The Zodiacal Miniature of The Très Riches Heures of the .Duke of Berry: Its Sources and Meaning, **JWCI**, Vol. 11,3, fig.



بروج دائرة البروج

الكواكب

شكل ٥: المناظر الفلكية بمعبد إسنا.

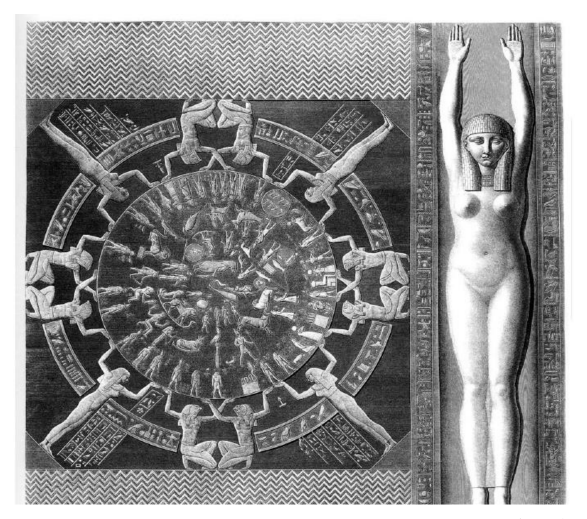
مكان العثور: معبد الإله خنوم بإسنا، الذي يقع على بعد حوالي ٤ كم من إسنا شمالا.

التأريخ: يرجع لعصرى بطليموس الثالث والرابع ٢٤٦ – ١٨٠ ق.م.

مكان الحفظ: مفقود الآن، ولكنه ظل موجودا حتى القرن التاسع عشر م.

الوصف: يزين سقف صالة الأعمدة الأولى مناظر فلكية التي تضم بروج دائرة البروج والشمس والقمر والمجموعات النجمية والديكانات، نقلا عن رسم مأخوذ من كتالوج نابليون.

المصدر: Fomenko, A.T. & Others,2004, Mysteries of Egyptian Zodiacs and Other Riddles of Ancient History, A Guide to Dating Ancient Astronomical Data, New Chronology .Publications,38, fig. 2.15



شكل ٦ أ: القبة السماوية بمعبد دندرة.

مكان العثور: سقف صالة أوزوريس، في معبد حتحور بدندرة

التأريخ: ٥٠ ق.م.

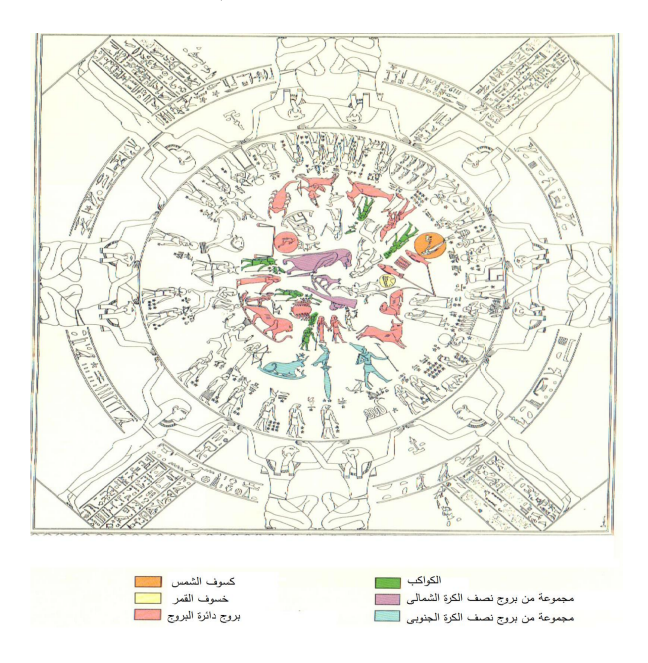
مكان الحفظ: متحف اللوفر بباريس.

المقاييس: ٢,٥٥ X ٢,٥٥٥ م.

الوصف: يصور على الجانب الشرقى ربة السماء نوت وبجوارها القبة السماوية كقرص دائرى، يحمله أربعة معبودات أنثوية واقفة، وأربعة أزواج للمعبود حورس برأس صقر وجسد أدمى، وبداخل القرص يمثل دائرة البروج والكواكب والديكانات والمجموعات النجمية الأخرى وكسوف الشمس وخسوف القمر كما هو موضح بالرسم التوضيحى شكل ٦ب.

المصدر: Fomenko,2004,34,fig.2.7.

الفَلَكُ والتَنْجيم بين العلم والأسطورة في الحضارات الكبرى القديمة أ.د. مصطفى محمد قنديل زايد دعاء عبد المنعم عبد الرحمن ريحان



رسم توضيحي للقبة السماوية بمعبد دندرة.

. Cauville,S., 1997, Le zodiaque d'Osiris, Louvain, 70: المصدر





شكل٧: تابوت رخامي ينتمي إلى ما يعرف بتوابيت "السيرة الذاتية"

مكان العثور: روما.

مكان الحفظ: متحف اللوفر تحت رقم MA319.

ا**لتأريخ**: يرجع للفترة ما بين ١٧٠–٢٠٠م.

المقاس: الارتفاع ٣٨ سم / الطول ١٥٧ سم.

الوصف: التابوت مقسم إلى ثلاثة مشاهد، فعلى الجهة اليمنى يمثل مشهد الميلاد، حيث تجلس الأم وهي تنظر إلى طفلها التي تقوم أحد المربيات بتحميم الطفل، وفي خلفية المشهد صورت ربات القدر أمامهم عمود ترتكز عليه الكرة السماوية لتحديد مصيره، بينما في المنتصف يصور مشهد الموت، حيث تنام المتوفاة على الأريكة الجنائزية، ويجلس والدها على يسارها بينما تجلس والدتما على الجهة الأخرى، وعلى الجانب الأيسر مشهد تعليمي حيث يجلس المعلم على كرسي وتقف أمامه المتوفاة وهي تمسك في يدها لفافة بردية تقرأ منها ووراءها البيداجوج المساعد لها يحمل سلة في يده.

المصدر: Kampen, 1981, Pl.10,fig.15.



شكل ٨: الجانب الأيسر من تابوت رخامي يمثل مشهد ميلاد طفل.

مكان العثور: روما.

التأريخ: يرجع ١٦٠-١٨٠م.

مكان الحفظ: متحف مدينة لوس أنجيلوس Los Angeles County.

الوصف: يمثل أم الطفل جالسة وأمامها المربية تقوم باستحمام الطفل، وبجوارها توجد خادمة تمسك بيدها قطعة من القماش استعدادا لتجفيف الطفل، في خلفية المشهد من الجهة اليسرى تقف اثنين من ربات القدر يتوسطهما عمود يعلوه الكرة السماوية التي يحدد عليها مصير المولود.

المصدر: Kampen, 1981, Pl.7,fig.3.





شكل ٩: تابوت يمثل بروميثيوس يخلق الإنسان ويرافقه ربات القدر.

مكان العثور: روما.

**التأريخ**: يرجع حوالي ٣٠٠م.

مكان الحفظ: متحف الكابيتول بروما، محفوظ تحت رقم Inv.329.

المقاس: الارتفاع: ٠,٦٦ م / الطول ١,٧٥ م.

الوصف: تابوت من رخام البنتيلى يصور فى المنتصف بروميثيوس يحمل بيده اليمنى تمثال ذكر وبجواره سلة من الطين وأمامه تمثال آخر يقف على قاعدة وخلفه يصور أحد ربات القدر لاخسيس ترسم طالع للمولود الجديد حيث تنظر إلى السماء وتمسك بيدها اليمنى بأداة تشير بحا على الكرة السماوية، وراءها كلوتو تنسج خيط الحياة. وأمام بروميثيوس تقف أثينا، بينما خلفه تتكىء تيلوس على الأرض وتمسك بقرن الخيرات الذي يسنده أحد الإروتس.

المصدر: Raggio, 1958,46-47,pl.5(a);Gundel,1992,290,fig.293



شكل ١٠: حجر كريم يمثل طالع لشخص.

**مكان العثور**: بيروت.

**التأريخ**: يرجع إلى ٢٣ يونيو عام ٢١٥ م.

المقاييس: 23 x 17 مم.

الوصف: حجر بيضاوي من العقيق النيكولو Nicolo مكون من طبقتين، الطبقة السفلى باللون البنى الغامض والطبقة العليا من الأزرق الفاتح، يصور في المنتصف ثور محاط بدائرتين، الدائرة الأولى بها سبعة بروج، محاطة بدائرة أخرى خارجية بها تماثيل نصفية تمثل الكواكب السبعة أضيفت إليها الأعداد التي تمثل درجات صعودهم.

المصدر: Gundel,1992,128,57.





شكل ١ أ: تصوير يمثل اثنين من طوالع الميلاد لأخوين.

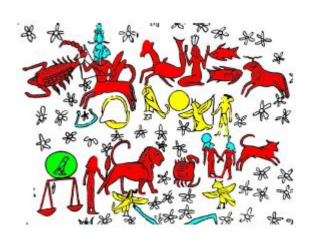
مكان العثور: سقف غرفة الدفن بمقبرة الزودياك في منطقة الأتريب.

التأريخ: يرجع لحوالي ١٤٠ م.

مكان الحفظ: موجود بالمقبرة.

الوصف: يمثل على السقف اثنين من دوائر البروج إحداهما فوق الأخرى، ويحيط بهما الأشكال الأسطورية والنصوص المكتوبة التي تنتشر في الشمال وفي نهاية السقف جهة الشرق، وهي تمثل الأسماء والألقاب للأخوين وبعض الأدعية الدينية، ويوجد في الخلفية نجوم متنثرة تأخد شكل الورود. وكلا من دائرتي البروج ممثل بشكل طولي كشريطين يقع أحدهما فوق الأخر، وتسير في اتجاه عقارب الساعة، البروج ممثلة على النمط المصرى.

المصدر: Fomenko, 2004,213-314,fig.8.1:8.4



شكل ۱۱ب: رسم توضيحي يمثل دائرة البروج الأولى(أ) تخص الأخ الأصغر الملقب (أيب- بمني-Ib-Pmeny) وتقع في المنتصف



شكل 1 اج: رسم توضيحى يمثل دائرة البروج الثانية (ب) تخص الأخ الأكبر بامحيت (Pa mehit) وتقع في نهاية السقف جهة الغرب.

بروج دائرة البروج الكواكب





شكل ٢: حجر كريم يمثل عمل الهورسكوب

مكان العثور: نابولي.

التأريخ: القرن الأول الثاني م.

مكان الحفظ: متحف فيتزوليام، في كامبردج.

المقاس: ۲۲ X ۲۰ مم.

الوصف: حجر كريم بيضاوى من اللازورد مسطح وله حافة بارزة يصور أحد المنجمين نصف عارى ولحية طويلة يستند على شجرة وأمامه الكرة السماوية بها شريطين متقاطعين ويمسك بيده اليمنى أداة تشبة البرجل وينظر أعلى للكواكب السبعة حيث يصور قرص الشمس المشع على اليسار وخمس نجوم تمثل الكواكب الخمسة والقمر الهلال.

المصدر: Gundel,1992,291,fig.329.

#### حواشي البحث:

- \* أستاذ التاريخ القديم بجامعة الملك خالد- السعودية؛ أستاذ الآثار الكلاسيكية بجامعة عين شمس-مصر.
  - \* أمينة بالمتحف المصري بالقاهرة، وزارة السياحة والآثار المصرية.
- (۱) ابن خلدون، ۱۸۷۹، مقدمة ابن خلدون، بيروت، ۳۸٦؛ البستاني، ۱۹۲۷، البستان، م۲، بيروت، ۸٤٨؛ الفارابي، ۱۹۲۸، إحصاء العلوم، ت. عثمان أمين، القاهرة، ۱۶.
- (۲) فاروق الراوي، ۱۹۸۵، " العلوم والمعارف الرياضيات والفلك"، من موسوعة حضارة العراق، ج۲، بغداد، ۳۱۶ ۲۵.
- (3) Oxford Latin Dictionary, s.v. astronomia; Lewis, J.R., 2003, The Astrology Book, The Encyclopedia of Heavenly Influences, 2<sup>nd</sup> ed., USA, 73.
- (5) Oxford Latin Dictionary, s.v. astrologia; Waite, 1971, 18; Lewis, 2003, 313.
- $^{(6)}$  Hoskin, M.,1999, The Cambridge Concise History of Astronomy, Cambridge: Cambridge Univ. Press, 34-37.
- <sup>(7)</sup> Cramer, F., 1954, Astrology in Roman Law and Politics, Philadelphia, 3; Volk, K., 2009, Manilius and his Intellectual Background, Oxford, 14.
- (8) Gee, T., 2012, Strategies of Defending Astrology: A Continuing Tradition, Institute for the History and Philosophy of Science and Technology University of Toronto, 8.
  - (۹) فاروق الراوی، ۱۹۸۰، ۳۱۶.
- (10) Herodotus, Histories, Trans. by Hude, C., Oxford Classical Texts, 3rd ed., 1927,2.82; Diodorus Siculus, Bibliotheca Historica, The Loeb Classical Library, 1933, 1.81; Cicero, De Divinatione, Trans. by Falconer, W.A., The Loeb Classical library, London, 1922,1,18,36; 2,46,97; Vitruvius, De Architectura, Trans. by Frank Granger, Harvard University Press, 1931,9,6,2; Pliny, Natural History, Trans. by *Rackham, H., Jones, W. H. S. & Eichholz, D. E., 10 vols. Loeb Classical Library*,1938,7.193; Bouché-Leclercq, A., 1899, L'astrologie grecque, Paris,51; Cooper,G.M.,2012, Astrology: The Science of Signs in The Heavens,7; Gee,2012,9-15.
- (۱۲) فوزي رشيد، ۱۹۸٤، "علم الفلك وقياس الأوقات في العراق القديم، آفاق عربية، بغداد، ۱۰۷؛ شيماء النعيمي، توري رشيد، ۱۹۸٤، تعداد، ۱۰۷؛ شيماء النعيمي، ٢٠٠٦، الفلك في العراق القديم من القرن السابع إلى القرن الرابع قبل الميلاد، رسالة دكتوراة غير منشورة، جامعة الموصل، ٧٠.
- (13) Langdons, H., 1923, The Babylonian Epic of Creation, London; Horowitz, W., 1998, Mesopotamian Cosmic Gearophy, New York, 68, 114.
  - (۱٤) فوزي رشيد، ۱۹۸٤، ۹۱۹.
- (۱۰) الفترة الكلدانية: هي الفترة التي سيطر فيها الكلدانيون على الإمبراطورية البابلية، وهي بين عامي ٦٢٥ ق.م حتى سقوط بابل عام ٥٣٥ ق.م علي يد قورش الثاني ملك الفرس، وفي هذه الفترة ازداد الاهتمام بالتنجيم حتى أصبحت كلمة كلداني تعنى المنجم. راجع: إيلى منيف شهلا، ٩٩٩، قصة التنبؤ بالغيب عبر التاريخ، دمشق، ٢٧.
- (۱۲) حلمي محروس إسماعيل، ١٩٩٧، الشرق العربي القديم وحضاراته بلاد ما بين النهرين والشام و الجزيرة العربية القديمة، الإسكندرية، ١٢١-١٢٣؛ عماد مجاهد،١٩٩٨، التنجيم بين العلم والدين والخرافة، الأردن، ٣٥-٣٦،

(۱۷) خزعل الماجدي، ۱۹۹۹، الدين المصري، ط۱، دار الشروق، عمان، ۲۷۲؛ Gleadow,R.,1968,The Origin و۱۷۲) of The Zodiac, London,15.

<sup>(18)</sup> Farber, W., 1995, Witchcraft, Magic and Divination in Ancient Mesopotamia in Encyclopedia of Civilization of Ancient Near East, N.Y.,Vol.3, 1907; Nemet-Nejat, K.R.,1990, Daily Life in Ancient Mesopotamia,203.

- (١٩) خزعل الماجدي،٢٠٠٣، موسوعة الفلك عبر التاريخ، دار أسامة للنشر والتوزيع، الأردن، ١٠٤.
  - (۲۰) عبود حنا قره، ۲۰۰۰، علم التنجيم أسراره وأوهامه، ط۱، دار علاء الدين، دمشق، ۲۷.
    - (٢١) البارو: هو المصطلح الجامع للعرافين في بابل. خزعل الماجدي، ١٩٩٩، ٢٤٣.
      - (۲۲) خزعل الماجدي، ۹۹۹، ۲۵۹،۲۶۳.
- Leick, G., 2007, The Babylonian World, بالاد الرافدين راجع: USA,69-70; Odom,R.L.,1944, Sunday Sacredness In Roman Paganism, A History of The Planetary Week and Its "Day of The Sun" in The Paganism of The Roman World during The Early Centuries of The Christian Era, Washington,6-8; Penprase, E.,B., 2011, The Power of Stars, How Celestial Observations Have Shaped Civilization, .Springer New York,205-207
- (٢٠) بورسيبا: مدينة سومرية قديمة، أُسست على ضفاف بحيرة تبعد نحو ١٧ كم جنوب مدينة بابل، تحتوي المدينة على زاقورة باقية بحالة جيدة لليوم، ربما كُرست لعبادة المؤله نابو معبود للكتابة والحكمة ورسول الآلهة، لذا عده السومريون رب القلم والعلم والرقيم وحامي الأدباء، وعده البابليون ابنًا للمؤله مردوخ، لمزيد من التفاصيل راجع: علي بشير، ٢٠١٤، دور الإله نابو ومكانته في حضارة بلاد الرافدين، رسالة ماجستير غير منشورة ، جامعة بغداد، ٢٢ ٥٣.
- Busenbark, E., 1997, Symbols, Sex, and The Stars In Popular Beliefs, The Book Tree, (ro) California, 26; James, P. & Anthony, M., 2008, "Ziggurats, Colors, and Planets: Rawlinson Revisited: Journal of Cuneiform Studies, Vol. 60, 57-79.
- <sup>(26)</sup> Bakhouche, B.,2002, L'astrologie à Rome, Louvain: Editions Peeters, 6; Snodgrass, M.,E.,1997, Signs of the Zodiac: A Reference Guide to Historical, Mythological, and Cultural Associations, Greenwood Publishing Group, 11-12.
- (27) Gonzalez-Wippler, M., 1991, The Complete Book of Amulets & Talismans, USA, 53. للادي القديم أو لكش: إحدى أهم المدن السومرية القديمة وأكثرها عراقة، بل من أقدم المدن في منطقة الشرق الأدني القديم قاطبة، تقع شمال غرب تقاطع رافدي دجلة والفرات، شرق مدينة أوروك حاليًا تقع على بعد حوالي ٢٢ كم شرق مدينة الشطرة في محافظه ذي قار، كشفت البعثة الفرنسية عن معبد المدينة في نهايات القرن التاسع عشر الميلادي وبدايات القرن العشرين، والذي يعد من أهم آثار المدينة، كما عُثر بالمعبد على نحو ٢٠٠٠،٠٠ رقيم طيني بالخط المسماري عبارة عن سجلات للتعاملات التجارية، ووسائل لكيفية فلاحة الأرض وتربية المواشي؛ الأمر الذي يشير إلى أهمية المعابد لدى السومريين كمركز ديني واقتصادي واجتماعي، لمزيد من التفاصيل راجع Royal building "Royal building" بالمعادي واجتماعي، لمزيد من التفاصيل راجع Sumerian Lagash in the Early Dynastic Period", Biblical Archaeologist, vol. 55, pp. 206–211.

<sup>&</sup>lt;sup>(29)</sup> Adolf Schoener, G., 2009," Astrology: Between Religion and the Empirical", Esoterica, Vol.4, 32.

<sup>(30)</sup> Bakhouche, 2002, 6-7; Barton, T., 2003, Ancient Astrology, London& New York, 12-13; Ruggles, C., 2005, Ancient Astronomy: An Encyclopedia of Cosmologies and

Myth, USA, 39; Scofield, B.,2010, A History and Test of Planetary Weather Forcasting, PHD., University of Massachusetts Amherst, 5-8; Virolleaud, C.,1908, L'astrolgie chaldéenne: le livre intitulé "enuma (Anu) ilu Bêl", Paris, 12.

(۳۱) عماد مجاهد، ۹۹۸، ۳۷.

(32) Gleadow, 1968, 206.

(٣٣) كان الحصول على قوة النجوم وتسخيرها يحتاج إلى إقامة صلاة خاصة بالنجوم، ولم يكن من المفضل أن توجه الصلاة لنجم أو إله معين، بل كان يفضل تعدد أسماء النجوم والآلهة والقوى الطبيعية. وكانت الصلاة تقام عندما يكون المنجم وحده في ليل هادئ، والقمر والزهرة غير مرئيين، والنجوم هي مصدر الضوء الوحيد ثم يقف المتنبئ فوق سطح المعبد، ويتلو صلاة لمعبودة الليل. للمزيد من التفاصيل عن هذه الصلوات راجع: ,Ree,2012,18 و Nemet-Nejat,1990,207.

- <sup>(34)</sup> Gee, 2012,18; Gleadow,1968,16; Shiflett, R.,2012, On Magic and Divination: Reviving The Forsaken Philosophy and Praxis of The Western Astrological Tradition, California Institute of Integral Studies,24.
- (35) Busenbark, 1997, 267.

- (۲۲) عبود حنا قره، ۲۰۰، ۲۷.
- (٣٧) للمزيد من التفاصيل عن الكواكب البابلية راجع: إيناس مصطفى،٢٠٨، ٢١٨-٢٢٨.
- (٣٨) السومريون: أقدم الشعوب التي سكنت بلاد الرافدين، وأقاموا أقدم حضارة ، وهي الحضارة السومرية التي نشأت في الجزء الجنوبي من العراق القديم في سهل خصب واسع، ولعل من أشهر إنجازاتهم هو ابتكارهم نظامًا حسابيًا قوامه الرقم ستون، كما أنهم وضعوا أول نظام فلكي بسيط، فلقد تخيلوا الكون مثل كرة فارغة، تتألف من السماء في الأعلى، والجحيم في الأسفل، وتتوسطهما الأرض والماء. للمزيد من التفاصيل راجع: إيلى منيف شهلا، ١٩٩٩، ٢١.
- (٣٩) جون ماكليش، ١٩٩٩، العدد، من الحضارات القديمة حتى عصر الكمبيوتر، ت. خضر الأحمد، موفق دعبول، عالم المعرفة، ٦٠.
- (40) Bakhouche, 2002,12; Cramer,1954, 8; Volk,2009,74.
- (41) Adolf Schoener, 2009, 41; Cooper, 2012, 1-2; Gee, 2012, 23.
- (42) Beck, R., 2007, A Brief History of Ancient Astrology, Blackwell,9; Cooper,2012,2; Cramer,1954,4-5; Drews,R.,1975, The Babylonian chronicles Berossus, Iraq, Vol.37,No.1,48; Mundi, A., 1985, Magic and the Occult in the Greek and Roman Worlds, USA,372; Neugebouer, O., 1945, "The History of Ancient Astronomy: problems and Methods" JNES, Vol.4, 14; Rochberg, F., 2010, In The Path of The Moon Babylonian Celestial Divination and Its Legacy, Boston,33.
- (۲۳) خزعل الماجدي، ۱۹۹۸، بخور الآلهة، دراسة في الطب والسحر والأسطورة والدين، الأهلية للنشر والتوزيع، عمان،
- <sup>(44)</sup> Liddell, H.& Scott, R., 1968, A Greek- English Lexicon, Oxford, s.v. ὑρόσκοπος; Gleadow,1968,35; Lewis,2003, 333; Stierlin, H., 1984, Hadrien et l'architecture romaine, Paris,144; Volk,2009,78.
- (45) Beck, 2007, 9; Mundi, 1985, 372; Neugebouer, 1945, 14-15; Rochberg, 2010, 33.
- (46) Sachs, A., 1952," Babylonian horoscopes", JNES, Vol.6, no.2, 51.
- (47) Bakhouche, 2002, 12; Barton, 2003, 14-15; Beck, 2007, 14; Cooper, 2012, 2; Cramer, 1954, 8; Martin, J.P., 1993, "L'astrologie: les conditions de penetration en

Gaule", In: Les tablettes astrologiques de Grand (Vosges) et l'astrologie en Gaule romaine, Actes de la Table ronde du 18 mars. 1992, Lyon,13.

- <sup>(48)</sup> Aujac,G.,1996, Sphére céleste et constellations chez Eudoxe, Aratos, Hipparque, Ptolémée, in: Les Astres, Vol. 1, 209; Barton,2003,21.
- (49) Gee, 2012, 29-30.
- (50) Hesiod, Works and Days, Trans. by Hugh G.& Evelyn-White, H.G., Loeb Classical Library, Vol.57, London, 1914,2,383-384; Aujac,1996,219; Barton,2003, 21; عمد محمد عملي إبراهيم،٢٠٠٨، تطور الفلك الرياضي ونشأة علم حساب المثلثات خلال العصر الهللينستي وحتى القرن الثاني علي إبراهيم،٢٠٠٨، تطور الفلك الرياضي ونشأة علم حساب المثلثات خلال العصر الهللينستي وحتى القرن الثاني الميلادي، رسالة دكتوراة غير منشورة، كلية الآداب، جامعة الإسكندرية، ٢٤٤-٢٤٣، عبود حنا قره، ٢٠٠٠، (51) Gee.2012.30.
- (52) Hannah,R.,2005, Greek and Roman Calendars, Constructions of Time in the Classical World, Duckworth,116.
- إيلى منيف شهلا، 9 9 ماين شهلا، 9 9 ا ، ٤ ، 1997,272 Busenbark الله عنيف
- . ٤٦ . الفلك والفضاء من الخرافات والتنجيم إلى تلسكوب هابل، الدار الثقافية للنشر، ٢٠٠ . الفلك والفضاء من الخرافات والتنجيم إلى تلسكوب هابل، الدار الثقافية للنشر، ٤٦ . (٥٤) Volk.2009.23.
- (٢٥) على عكاشة وآخرون، ١٩٩١، اليونان والرومان، ط١، دار الأمل للنشر والتوزيع، ١٢٧، محمد علي إبراهيم، ٢٤٥،٢٠٨.
- (57) Hammelton, J., 2003, The Philosophy of Astrology, JH, 5.
- محمد محمد على إبراهيم،٢٠٠٨، Barton,2003,21;٢٤٧
- (٥٩) عبد الأمير المؤمن، ٢٠٠٢،٥٠.
- (٦٠) عبد الأمير المؤمن، ٢٠٠٢،٥٣٠.
- (٦١) للمزيد من التفاصيل عن آرائه الفلكية راجع: محمد محمد على إبراهيم، ٢٤٨،٢٠٠٨ -٢٤٩.
- (62) Plato, Timaeus, Trans. Bury, R. G., Loeb Classical Library, 1960, 40a.
- (63) Plato, Timaeus, 33b.
- (64) Plato, Timaeus, 40b-42b; Barton, 2003, 21-22; Boutsikas, E., 2007, Astronomy and Ancient Greek Cult, An application of Archaeoastronomy to Greek Religious Architecture, Cosmologies and landscapes, PHD., University of Leicester, 3; Turcan, 1968, 398; ۲۰۱-۲٤۹، ۲۰۰۸، إبراهيم، ۲۰۰۸، عمد على إبراهيم، ۲۰۰۸، عمد على المحمد على ال
  - (٦٠) جورج سارتون، ١٩٦١، تاريخ العلم، ت. لفيف من العلماء، ط.١، دار المعارف بمصر، ج٣، ٩٩ –١٠٣.
- (66) Turcan,R., 1968, "Littérature astrologique et astrologie littéraire dans l'Antiquité classique", Latomus, Vol. 27, No. 2,398; عواد الزحلف،١٩٩٨، علم الفلك والكون، عمان، دار .
- المناهج، ٢٦
- (67) Aujac, 1996, 210; Snodgrass, 1997, 27.
- (68) Aristotle, Physics, Trans. by Waterfield, R., Oxford University Press, 1999, 265a, 13.
- (69) Aristotle, Physics, 261 b.27 ff.; 446,451.

(۷۰) سارتون،۱۹۹۷، ج۳، ۲۲۵.

- <sup>(71)</sup> Gee, 2012,26.
- <sup>(72)</sup> Pingree,1997, From Astral Omens to Astrology, From Babylon to Bikaner, Rome, 119.

- (73) Stephan, H., 2003, "Teaching Astrology in Greece and Rome", CJ, Vol. 98, No. 2, 204. (74) Bakhouche, 2002, 21; Barton, 2003, 23; Busenbark, 1997, 273; Dickie, M.W., 2003,
- Magic and Magicians in The Greco-Roman World, London & New York,98; Riess,E.,1933," The Influence of Astrology on Life and Literature at Rome", The Classical Weekly, Vol. 27, No. 10,73.
- (75) Vitruvius, De Architectura, 9,4,2; Bakhouche, 2002, 21; Barton, 2003, 23; Dickie, 2003, 98; Riess, 1933, 73; Turcan, 1968, 397; Volk, 2009, 74.
- (76) Pliny, Historia Naturalis, 7,123,3.
- (77) Vitruvius, De Architectura, 9, 6, 2; Bakhouche, 2002, 21.
- (78) Cramer, 1954, 14.
- (79) Cicero, De Divinatione, 2, 42, 87; Barton, 2003, 22.
- (80) Proclus, In Platonis Timaeum, Trans. Taylor, T., London, 2010, 4,285 F.; Barton, 2003, 22.
- (81) Cramer, 1954, 14-15.
- (82) Cramer, 1954, 14-15; Holden, J.H., 2006, A History of Horoscopic Astrology, from The Babylonian Period to The Modern Age, 2<sup>nd</sup> ed., American Federation of Astrologers,32. Irby-Massie, G., L.; Keyser, P., T., 2002, المزيد عن أعمال هيبارخوس الفلكية والرياضية راجع: Arologers, Greek Science of the Hellenistic Era: A Sourcebook, Taylor & Francis Routledge,90-91 (84) Lewis, 2003, 313.
- Rehak,2006, Imperium and Cosmos, Augustus and the هبد الأمير المؤمن، ۲۰۰۲،۶۵ عبد الأمير المؤمن، Northern Campus Martius, The University of Wisconsin Press,66
  - (۸٦) سارتون،۱۹۷۰، ج٥، ۱٥٧.
- (۸۷) سارتون، ۱۹۷۰، ج٥، ۱۹۸۸–۱۰۹۹ نبيل راغب، ۱۹۹۳، عصر الإسكندرية الذهبي، رؤية مصرية علمية، الهيئة الميئة المعامة للكتاب، ۱۹۸۹–۱۱۰۹.
- (88) *Pliny, Natural History*, 2, 24; Barton, 2003, 23.
- (89) Gee,2012, 18; Nemet-Nejat,1990,207.
- (90) Busenbark, 1997, 272.
- <sup>(91)</sup>Rochberg-Halton, F., 1988," Elements of the Babylonian Contribution to Hellenistic Astrology", JAOS, Vol. 108, No.1, 116.
- (92) Hartner, W., 1965,"The Earliest History of the Constellations in The Near East and The Motif of the Lion-Bull Combat", JNES, Vol. 24, No. 1/2, 1-16.
- (93) Adolf schooner,2009,41; Barton,1994,157-178; Cooper,2012,3; Cramer,1954,3; Holden,2006,15; Ness,L.J.,1990, Astrology And Judaism in Late Antiquity, Ph.D., Miami University, Oxford, 104-105; Volk,2009, 67.
- (٩٤) تقع المقبرة على قمة نمرود داغ بكوماجين (جنوب شرق تركيا)، ترتفع حوالي ٧,٠٠٠ قدمَ فوق مستوى البحر، ويزين المقبرة بعدد كبير من التماثيل الضخمة التي ترتبط بعبادته وعبادة أسلافه، والآلهه الحامية له. حيث يصور أنتيوخوس تستقبله الآلهة الحامية أبولو هيليوس -هيرميس، إلهة كوماجين، زيوس أوروماسدز، أرتاجنيس-هيراكليس- أريس. راجع Neugebauer& Van Hoesen,1987, Greek Horoscopes, Philadelphia,14:
- (٩٥) إراتوسثينيس(٢٧٦-١٩٢ ق.م.) عالم رياضيات وجغرافي وفلكي من بلدة قوريني بليبيا، وتلقى تعليمه في أثينا وذهب إلى الإسكندرية حوالى عام ٢٤٤ ق.م، بناء على دعوة بطلميوس الثالث، وعاش هناك خمسين عامًا وأصبح
- هناك كبير أمناء مكتبة الإسكندرية عام ٢٣٤ ق.م.، وقد خاض مختلف الميادين العلمية، وله العديد من الأعمال المهمة

في مجال الجغرافيا مثل: "عن قياس الأرض" و"مذكرات جغرافية" أما في مجال الفلك، فمن أعماله قصيدة Catasterism التي تتحدث عن الأساطير المرتبطة بالبروج والنجوم، تلك القصيدة اعتبرت في العصر الهلينستي جزءًا مهمًا من علم الفلك. للمزيد من التفاصيل راجع: سارتون، ١٩٦١، ج٤، ٢٠٨-٨٠٠.

(96) Barton, T., 1994, Power and Knowledge, Astrology, Physiognomies, and Medicine under The Roman Empire, The University of Michigan, 47; Cramer, ,1954,13; Neugebauer, 1987, 14-16.

(97) Busenbark, 1997, 273.

(٩٨) الديكانات: وتعني مجموعة من النجوم المجتمعة أومجموعة في دائرة واحدة أو نجم بارز يظهر في ساعة معينة من ساعات الليل على تعاقب فترات ست وثلاثين، كل فترة من عشرة أيام، وتقع في نطاق حزام استوائي يبدأ بالشعري اليمانية، وكانت كل فترة من الأيام العشرة تحدد ببزوغ النجم التالي في الأفق الشرقي عقب غروب الشمس. كانت وظيفة نظام الديكانات "العشائر النجمية" قياس الزمن ليلاً، واختلفت الآراء حول فترة استخدام المصري القديم الديكانات للتنبؤ بالوقت ليلاً، حيث ترى بعض الآراء أنها استخدمت منذ الأسرة الثالثة وربما قبل ذلك، وهناك آراء تؤكد أنها استخدمت سنة ٢٤٠٠ ق.م مشيرًا إلى أحد نصوص الأهرام رقم ٥١٥ من هرم الملك ونيس آخر ملوك الأسرة الخامسة، بينما تذهب بعض الآراء إلى أنها استخدمت منذ الأسرة التاسعة، وعلى أية حال فقد ذكرت هذه الديكانات في نصوص الأهرام الشريف، ١٤٩٤ المائيد من التوابيت وعلي سقوف المقابر والمعابد الملكية. للمزيد من التفاصيل: علي أحمد محمد السيد وصورت على العديد من التوابيت وعلي سقوف المقابر والمعابد الملكية. للمزيد من التفاصيل: علي أحمد محمد السيد الشريف، ١٩٩٤ المائلة الفلكية في مصر القديمة، رسالة ماجستير غير منشورة، كلية الآداب، جامعة الإسكندرية، ١٩٦٩ المائلة الفلكية في مصر القديمة، رسالة ماجستير غير منشورة، كلية الآداب، جامعة المتعدرية، ١٩٦٤ المائلة المائلة المحدود على العديد من التوابيت وعلي العديد من التوابية المحدود القديمة، رسالة ماجستير غير منشورة، كلية الآداب، جامعة المحدودة، كلية الآداب، جامعة المحدودة، كلية الآداب، جامعة المحدودة، كلية الأداب، جامعة المحدودة، كلية الآداب، جامعة المحدودة المحدودة

(٩٩) المذنبات: اعتقد المصريون أن ظهور المذنبات نذير شؤم، ولم يكن لديهم معرفة جيدة بها، ولا يوجد نصوص تشير إلى ذكرها سوى نص واحد من عهد تحتمس الثالث، وذكر مرور نجم من المحتمل أنه المذنب هالي. راجع: إيناس مصطفى عبد المحسن إبراهيم، ٢٠٠٦، التنبؤ بالغيب في (مصر القديمة – العراق – سوريا – الجزيرة العربية)، رسالة دكتوراة غير منشورة، كلية الآداب، جامعة الإسكندرية، ٢٠٠٢.

(۱۰۰۰) إن أول تصوير للكواكب السيارة ظهر على سقف مقبرة سنموت Senmut التي ترجع لعصر الأسرة الثامنة عشرة Donald V. Etz, 1997," A New في عهد تحتمس الثالث. للمزيد من التفاصيل عن الكواكب الخمسة راجع: Look at the Constellation Figures in the Celestial Diagram", JARCE, Vol. 34, 143-161; Parker, 1974,60.

<sup>(101)</sup> Barton, 2003, 19-20, Parker, 1974, 51-61.

<sup>(102)</sup> Parker, 1974, 59.

<sup>(</sup>۱۰۳) للمزيد من التفاصيل عن المناظر الفلكية في مصر القديمة راجع: علي أحمد السيد، ١٩٩٤؛ منى زهير الشايب، ٢٠٠٨، المناظر الفلكية في المقابر الملكية حتى نهاية عصر الدولة الحديثة، رسالة دكتوراة غير منشورة، كلية الآثار، جامعة القاهرة.

<sup>(</sup>۱۰٤) سارتون، ۱۹۷۰ ج ۲، ۹۰.

(۱۰۰) كان نظام أيام السعد والنحس يعتمد على الطبيعة الأسطورية لآلهة الديكانات، وليس طبيعتهم الفلكية، وهناك العديد من النماذج التي تشير إلى هذا النظام ، ومنها، بردية Illahun التي ترجع لعصر الدولة الوسطى، أوستراكا تورين رقم ١٤١٥، والتقويم المصري المحفوظ بالمتحف المصري تحت رقم ١٤١٥، كما وجدت العديد من الهراوات العاجية من عصر الدولة الوسطى منحوت عليها بعض الديكانات مع العناصر الفلكية وآلهة الميلاد، وتنتهى برأس ابن آوى إله الموت أنوبيس، تشير إلى استخدم الديكانات في الأغراض التنجيمية قبل دخول دائرة البروج إلى مصر، للمزيد راجع: , Bakir, A.,1948, "The Cairo Calendar of Lucky and Unlucky Days", ASAE, Vol.48,425-, M.,1995, Ancient Egyptian Science: Calendars, Clocks, and Astronomy, 426; Clagett Vol.2, Philadelphia; El-Kady, M.A., 2006, The Zodiac in Greco-Roman Egypt, PhD., Faculty of Tourism and Hotels, Alexandria University,59-60. Gee,2012,16

(106) Gee, 2012, 15; Negebauer, 1945, 4-6.

. Fowden,G.,1986, The Egyptian Hermes, A المزيد عن تلك النصوص السحرية راجع: Historical Approach to Late Pagan Mind, Cambridge; Shiflett,2012,42-51

(١٠٨) جحوتي (تحوت): معبود القمر والعلم والحكمة المصري، فهو الذي اخترع كل فروع المعرفة مثل: الهندسة والفلك والطب والسحر والكتابة، كما أنه مخترع الكتابة الهيروغليفية؛ لذلك سمى "سيد الكلمات المقدسة"، وكان المتحدث باسم الآلهة؛ لذلك شبه بالإله الإغريقي هرميس، وكان يصور عادةً بشكل إنسان له رأس أبو منجل، وأحيانًا على شكل قرد البابون. وفي نصوص الأهرام يُعدُ جحوتي الابن الأكبر للمعبود رع، وأحيانًا ابن المؤله جب والربة نوت، ونشأت عبادته الرئيسة في مدينة هيرموبوليس ماجنا.

Armour, R., 1986, Gods and Myths of Ancient Egypt, The American University in Cairo Press, 76 - 79; Wilkinson, R., 2003, The Complete Gods and Goddesses of Ancient Egypt, Thames & Hudson, LTD, 53 - 62.

(109) Shiflett, 2012, 42; Cramer, 1954, 17.

<sup>(110)</sup> Clement of Alexandria, Trans. by Butterworth, G W., Loeb Classical Library, Vol. 92, London, 1919, 6,35,2-37; Turcan,1968,395.

(۱۱۱) يذكر المؤرخ المصري القديم مانيثون Fragmenta,67,5) Manethon أن الملك نكسبو أحد ملوك الأسرة السادسة والعشرين (٢٦٣–٢٢٥ ق.م.) كان مهتمًا للغاية بالتنجيم، وفي عهده تسلل التنجيم البابلي إلى مصر، واضاف مانيثون أن بيتوزيريس(عاش في القرن الرابع قبل الميلاد)، الكاهن الأكبر للمؤله جحوتي والذي اكتشفت مقبرته في هيرموبوليس ماجنا "حاليًا تونا الجبل"، كتب قصيدة تنجيمية طويلة، وكرسها إلى الملك نكسبو. ومن المحتمل أنه استخدم بالفعل بعض المخطوطات المصرية من القرن السادس قبل الميلاد راجع: -Massie,2002,87; Turcan,1968,396.

<sup>(112)</sup> Barton, 2003, 25–26; Beck, 2007,18, Cumont,F.,1912, Astrology and Religion among The Greek and Romans, New York & London,76-77; Turcan,1968,396.

(113) Mundi, 1985, 375.

(114) Neugebouer, O., 1969, The Exact Sciences in Antiquity, New York, 82.

(115) Adolf Schoener, 2009, 38, Busenbark, 1997, 282.

(116) Gee, 2012, 31.

.Gee,2012, 31:۲۲۹-۲۲۱ ،۲۰۰، من التفاصيل عن التنجيم الطبي راجع: عبود حنا قره، ۲۰۰، ۲۲۱، ۲۲۹-۲۲۱ (۱۱8) Parker. 1974.64.

(119) El-Kady, 2006,124.

(١٢٠) إيفان كونج، ٩٩٩، السحر والسحرة عند الفراعنة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، ٢٥٨-٢٥٨.

(121) Barton, 2003, 26-28; Bouche-Leclercq, 1899,222-223; Gee,2012,15-17; Neugebauer,O., Parker, R.A. & Pingree, D., 1982, "The Zodiac Ceilings of Petosiris and Petubastis.", Denkmäler der Oase Dachla, Vol.28,168; Shiflett,2012,34.

(122) Barton, 2003, 20; Gee, 2012, 15-17; Ness, 1990, 99; Parker, 1974, 60; Shiflett, 2012, 34; Volk, 2009, 75.

El-Kady, 2006, المزيد من التفاصيل عن الآثار التي تصور دائرة البروج في مصر البطلمية والرومانية. راجع: (١٣٣) 122.

<sup>(124)</sup> Hornung, E., 2001, The Secret Lore of Egypt: Its Impact on The West, Cornell University, 30-31; Neugebauer, 1982, 168; Parker, 1974, 61-62.

(۱۲۰) صورت أيضًا دائرة بروج أخرى على سقف صالة الأعمدة في معبد دندرة، ضمن مجموعة رائعة من المناظر الفلكية، حيث يصور المعبودة نوت ربة السماء بطول السقف من الجانبين، وعلى الصف السفلي يصور الديكانات بميئة بشرية ورؤوس حيوانية تقف داخل مراكب، وبجوارهم أسماؤهم، و يصور الصف العلوي بروج دائرة البروج والكواكب وساعات الليل ومجموعات نجمية مختلفة، ويشير النقش الموجود إلى أنما ترجع لعصر الإمبراطور تيبريوس عام ۱۷م. للمزيد راجع: El-Kady, 2006,82-85; Gleadow,1968,181-182; Krakow,J.K., 2009, Marcin Poczobut-Odlanicki and His Dissertation on The Dating of The Dendera Zodiac, In: Studies in Ancient Art and Civilization, Vol.13,189-202.

Cauville,S., 1997, Le zodiaque d'Osiris, Louvain; El-Kady, 2006,85-91; للمزيد راجع: "Gleadow,1968,180-181; Krakow, 2009,189-202.

- (129) Pliny, Historia Naturalis, 35, 58; Bakhouche, 2002, 35; Barton, 1994, 34.
- (130) Wardle, D., 2006, Cicero on Divination," De divinatione", Book1, 4.
- (131) Barton, 1994, 32; Cramer, 1954, 45-46; Fraenkel, E., 1942, The Stars in the Prologue of The Rudens, ClassQart, Vol. 36, 10-14; Turcan, 1968, 396. Volk, 2009, 128.
- (132) Barton, 1994,32; Kostopoulos,2004, The stars and Emperors, Astrology and Politics Julio-Claudian Rome, University of Wisconsin Madison,54; Volk,2009,128.
- (133) Cicero, De Divinatione, 1, 30, 9-10; Kostopoulos, 2004, 54.
- (134) Barton, 1994, 32; Cramer, 1954, 48.

(١٢٥) قد أطلق المؤرخون الإغريق كثيرًا لقب الكلدانيين على المنجميين في الأدب اليوناني القديم، وأولهم هيرودوت

(Histories 1.181.5) وديودورس –2.29 (Persika 2) وديودورس (Bibliotheca Historica 2.29 وديودورس

. (31) المزيد من التفاصيل راجع:Rochberg,2010,31 ، وقد وجد أقدم استخدام لكلمة "الكّلداني" - للإشارة

للتنجيم - على نقش في مدينة لاريسا Larisa بإقليم ثيساليا، والنقش مُكرس لرجل يدعى أنتيباتروس من فينيقيا، ويعتقد

أنه أحد تلاميذ الكاهن بيروسوس الذي أسس مدرسة التنجيم في جزيرة قوص. للمزيد من التفاصيل راجع:

Adolf Schoener, 2009,33; Gee,2012, 13; Turcan,1968,397.

(136) Adolf Schoener, 2009,33; Gee,2012, 13-14; Turcan,1968,397.

(137) Hegedus, T.M.J., 2000, Attitudes to Astrology in Early Christianity, A Study Based on Selected Sources, PHD., University of Toronto, 10; Macmullen, R., 1966, Enemies of Roman Order, Cambridge, 128; Syme, S.R., 1972-1974, Astrology in The Historia Augusta, BHAC, 303.

(138) Cramer, 1954, 174; Syme, 1972-1974, 303-309.

<sup>(127)</sup> Barton, 1994, 33; Riess, 1933, 73-74.

<sup>(128)</sup> Barton, 1994, 34.

(۱۳۹) تأسست المدرسة الرواقية في أثينا عام ٣١٥ ق م على يد زينون من مواطني كيتيوم في قبرص. ولقد اتخذت اسمها من حقيقة أن مؤسسها زينون كان يستخدم الرواق Stoa، ومن ثم Stoicism مدرسة لتعليم مبادئ فلسفته راجع: يوسف كرم ، ١٩٣٦، ص ٢٩٨، وقد وضع زينون – بكتاباته – نواة الدفاع عن كافة ضروب التكهن بالغيب، وتعهدها من بعده كليانتس، ثم ظهر بعده كريسبوس الذي بحث نظرية التكهن بأكملها بحثًا وافيًا في كتابين من كتبه، ووضع كتابًا تناول فيه النبؤات التي يتلقاها الكهنة عن الآلهة، واقتدى به تلميذه ديوجانس البابلي، فنشر كتابًا عن التكهن ، ثم وضع بوسيدونيوس خمسة كتب كرسها بالكامل لدراسة هذا الموضوع. للمزيد من التفاصيل راجع شيشرون،١٩٤٦، علم الغيب في العالم القديم، ت. توفيق الطويل، مكتبة الآداب، ٤٣.

(140) Batron, 1994,34; Cramer,1954,48; Kostopoulos,2004,62; Scofield,2010,10.

(۱٤۱) بوسيدونيوس: من مدينة أباميا، عاش في رودوس بعد عصر هيبارخوس، وكان رئيس المدرسة الرواقية في تلك الجزيرة، ولم تتح له الفرص في الدعوة إلى معتقدات الرواقيين بالتنجيم في رودس، بل أتيحت له كذلك في روما، ومكث فيها عام المواقيين بالتنجيم في أواخر أيامه عام ٥١ ق.م.للمزيد راجع (Cramer,1954,51-58.

(142) Bakhouche,2002,118; Cramer,1954,51ff; Kostopoulos,2004,63; Riess,1933,73-75; Scofield,2010,11; Turcan,1968,92.

Nock, A., 1925, "Studies in The Graeco- اللمزيد عن نظرية التجانس الكوني عن بوسيدونيوس راجع: -Roman Beliefs of The Empire", JHS, Vol. 45, Part 1,1-15; Scofield, 2010, 10-12.

(144) Kostopoulos, 2004, 63-64.

(145) Cumont, F., 1911, The Oriental Religions in Roman Paganism, Chicago, 166-167.

(146) Cramer, 1954, 51-58; Kostopoulos, 2004,64.

(147) Barton, 1994, 38; Cramer, 1954, 58.

(١٤٨) ولد أراتوس في صولى حوالي ٣١٥ ق. م.، وازدهر في مقدونيا في أوائل القرن الثالث ق م، بعدما دعي للبلاط الملك المقدوني أنتيجوس جوناتاس حيث كتب أشهر قصائده "الظواهر" في حوالي ٢٧٥ ق.م. وأيضًا من أعماله الفلكية قصيدة ديوسيميا (التنبؤ بالطقس) التي استمد معلوماتها الفلكية من الفلكي ثيوفراستوس، ومات حوالي ٢٤٥ ق. م.، للمزيد من التفاصيل عن حياته راجع: Tosi, G., 2003," Lo Zodiaco in fonti letterarie e iconografiche di età .

(١٥٢) نيجديوس فيجولوس: ولد في أتروريا عام ٩٨ ق.م وأصبح برايتور عام ٥٨ ق.م وكان مؤيدًا لبومبي في الحروب الأهلية، وبعد هزيمة بومبي، طرد من روما، وتوفي في المنفى عام ٥٥ ق.م، وكان على دراية بجميع أنواع العرافة ، فقد حاول الجمع بين العرافة الأتروسكية والتنجيم اليوناني، فكتب في العديد من المجالات، ليس فقط في مجال العرافة والتنجيم، لكنه كتب أيضًا في علم الحيوان، والقواعد النحوية، والجغرافيا للمزيد من التفاصيل راجع: Bakhouche,2002,119-120;

<sup>(149)</sup> Bakhouche 2002, 112-113; Barton 1994, 37; Stierlin,1984,146; Tosi,2003,123-124,129-130; Turcan,1968,92; Volk,2009,27.

<sup>(150)</sup> Bakhouche, 2002, 113; Tosi, 2003, 123; Volk, 2009, 27.

<sup>(151)</sup> Aratus, Phaenomena, <u>Trans</u>. by Mair, A. W. & G. R., Loeb <u>Classical</u> Library Vol.129. London, 1921, 544-553; Tosi,2003,123.

Conte, G.B., 1999, Latin Literature: A History, JHU Press, 220-221; Cramer, 1954, 63-64; Kostopoulos, 2004, 66-69.

(153) Riess, 1933, 75.

Bakhouche,2002,119-120; Kostopoulos, 2004,66- ۱۹۶۱، ج٥، ۱۹۶۱، ج٥، ۱۹۶۱

<sup>(155)</sup> Suetonius, The Lives of The Caesars, Trans. by Rolfe, J. C., The Loeb Classical library, London, 1914, Aug.,94,5; Barton,1994, 39; Barton,1994,56; Cramer,1954, 63-64; Dill, S.M.A., 1925, Roman Society from Nero to Marcus Aurelius, London,540; Holden, 2006, 20; Kostopoulop,2004,114; Rehak,2006,70; Riess, 1933,75; Taylor,L.R.,1975, The Divinity of The Roman Emperor, Philadelphia,233.

.69;Turcan,1968,401

(١٥٦) وُلد فارو في رياتي السابينية عام ١١٦ ق.م. وطلب العلم بروما، وتتلمذ على يد الرواقي لوكيوس أيليوس ثم أتم تعليمه في أثينا، وقد قضى معظم حياته في السياسة والحرب حيث شغل وظائف تربيون وأبديل وبرايتور. وقد نشر فارو في بداية عامه الثامن والسبعين ٩٠٠ كتابًا، ومن أهم مؤلفاته الباقية " شؤون الناس والآلهة" وفي اللغة اللاتينية. للمزيد عن حياته وأعماله راجع: سارتون، ٢٩٦١ - ٢٧٠٠ عنابًا، ومن أهم مؤلفاته الباقية " شؤون الناس والآلهة" وفي اللغة اللاتينية. للمزيد عن حياته وأعماله راجع: سارتون، ٢٩٦١ - ٢٧٠٠ عنابًا،

(157) Cramer, 1954, 65-66; Tosi, 2003, 128-129.

(۱۰۸) هجينوس كان من أصل إسباني، ذهب إلى الإسكندرية في ٤٧ ق.م ثم جاء به قيصر إلى روما مع أسرى الحرب، وهناك لاحظ أغسطس قدرته العلمية؛ فعينه رئيسًا على مكتبة البلاتينية حتى عام ١٠ م، وكان تلميذًا لإسكندر بوليستور Alessandro Polistore ومعلمًا لفرجيل وأوفيد. و كتب في العديد من الموضوعات في الزراعة وتربية النحل والفلك.للمزيد من التفاصيل راجع: Cramer,1954,84-85; Tosi,2003,129.

<sup>(159)</sup> Cramer, 1954, 85; Tosi, 2003, 129.

<sup>(160)</sup> Cramer, 1954, 84; Tosi, 2003, 124-125.

<sup>(161)</sup> Vitruvius, 9,3,1-3; Tosi,2003,124-125.

<sup>(162)</sup> Vitruvius, 9,8,1-3; Tosi,2003, 127.

<sup>(163)</sup> Vitruvius, 9,6,1-3; Barton, 1994, 52-53; Cramer, 1954, 84; Tosi, 2003, 127.

<sup>&</sup>lt;sup>(164)</sup> Cumont,1912,85-86; Holden,2006,23; Luck,G., 2006, Arcana Mundi: Magic and the Occult in the Greek and Roman worlds: A Collection of Ancient Texts, 2<sup>nd</sup> ed.,USA,392; Nock,1925,12-13; Scofield, 2010,12.

<sup>(165)</sup> Lewis, 2003, 313; Tosi, 2003, 130, Volk, 2009, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>(166)</sup> Manilius, Astronomica, Trans. by Goold, G.P., Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press, 2006, 1,1-926, Volk,2009, 18-48.

<sup>(167)</sup> Manilius, 2, 150-269.

<sup>(</sup>۱۲۸) يصنف برج (الحمل، الجوزاء، الأسد، الميزان، القوس، الدلو) بأنه مذكر بينما (الثور، السرطان، العذراء، العقرب، الجدي، الحوت) مؤنث متأثرًا بالفكرة الفيثاغورية بأن الأعداد الفردية مذكرة، والزوجية مؤنثة راجع:-Manilius,2, 150.

<sup>(</sup>١٦٩) (الجوزاء، العذراء، والدلو الميزان) بشري، (الحمل، الثور، سرطان، الأسد، العقرب، الجدي، والحوت) حيواني بينما القوس يدمج كلتا الطبيعتين راجع: Manilius, 2, 155-157 .

<sup>(</sup>۱۲۰۰) (الحمل، الثور، السرطان، الأسد، الميزان، العقرب، والدلو) كائن فردى، بينما (الجوزاء، التوأم، والحوت السمكتان) كائن زوجى أما (القوس، والجدي) كائنات مركبة، والقوس يمثل رجل-الحصان، والجدي يمثل ماعز-سمكة Manilius,2, 157-196.

(۱۷۱) تمر الشمس عبر النقاط المدارية كالآتي: (الحمل والثور والجوزاء ٩٤ يومًا) (السرطان والأسد والعذراء ٩٢ يومًا) (الميزان والعقرب والقوس ٨٨ يومًا) (الجدى والدلو والحوت ٩٠ يومًا). Manilius,2,197-202

(۱۷۲)البروج التي يكون النهار فيها أطول من الليل) نهارية، والعكس البروج التي يكون فيها الليل أطول من النهار تكون ليلية .Manilius,2, 203-222.

(۱۷۳) السرطان والحوت مائي، الحمل، الثور، الأسد، والعقرب ترابي، الجدي والدلو برمائي، راجع: -Manilius,2,223.

(۱۷٤) السرطان، العقرب، والحوت خصب، العذراء، الأسد والدلو عقيم. 243-243 Manilius,2, 234-243.

(۱۷۰) ثلاثة بروج في وضع حركة، الحمل، الأسد، والقوس؛ ثلاث علامات واقفة، الجوزاء، العذراء، والدلو؛ ثلاث في وضع جلوس، الثور، الميزان، والجدي؛ وثلاث علامات في وضع الرقود، سرطان، العقرب، والحوت-244 Manilius,2, 244.

(۱۷۲) يميز مخالب العقرب التي خُصصت للميزان ثلاث إشارات: الثور الأعرج الذي يصور بقدميه الأمامية فقط، والسرطان الذي ليس له عيون، والقوس (حيث يصور بوضع جانبي) له فقط عين واحد .Manilius,2, 256-264

(۱۷۷) الربيع، والحوت، والحمل، والثور؛ والصيف، والجوزاء، والسرطان، والأسد؛ والخريف والعذراء، والميزان، والعقرب؛ والشتاء القوس، والجدي، والدلو. هذا التقسيم يختلف عن تقسيم المنجمين الآخرين الذين يبدؤون الفصول بالإشارات المدارية .Manilius, 2, 265-269.

Barton, 1994, 125-132;Cooper,2012; Cramer, 1954,186; اللمزيد من التفاصيل راجع: Holden,2006,33-34; Shiflett,2012,33.

Cramer, 1954, 184-198;Gee,2012,65-93; المزيد عن بطليموس وآرائه الفلكية والتنجيمية راجع: (١٨٤٥) Holden,2006,44-51; Jones, A., 1990," Ptolemy's First Commentator", TAPS, Vol. 80, No.7,1-61; Irby-Massie, 2002, 105-109; Mundi,1985, 374; Riley, M., 1987, "Theoretical and Practical Astrology: Ptolemy and His Colleagues", TAPA,(1974-), Vol. 117, 235-256; Scofield,2010,2-5.

(185) Cooper, 2012; Cramer, 1954, 197.

Cooper,2012; Cramer, 1954, 190- : المزيد من التفاصيل عن فيتيوس فالينس وآرائه التنجيمية راجع: 1954, 190- 192; Gee,2012,60-64; Holden,2006, 51-59; Riley,1987, 235-256.

 $\mu$  (۱۸۷) ربات القدر اله Moira من الاسم اليونانى القديم  $\mu$  الذي يعني القسمة والقدر، وهن بنات زيوس من الربة غيس ربة النظام والعدل، وهن ثلاث ربات: كلوثو أي الغازلة التي تنسخ خيط أقدار البشر، ولاخيسيس وتعنى القسمة والنصيب، وهي التي تقسم الأرزاق، وأتروبوس ومعناها باليونانية "لا تلين" وهي التي تقطع – بلا رحمة – الخيط الذي يقيس عمر الإنسان. ولم يكن عددهم دائمًا ثلاث، ولكن أحيانًا يكون ربتين إحداهما تختص بالميلاد، والأخرى بالموت. ومن خلال تصويرهن في الفن يصورن بوجوه صارمة تبدو عليهن الشيخوخة، كلوتو تصور معها المغزل أو كتيب المصير،

<sup>(178)</sup> Manilius, 2, 270-432; Volk, 2009, 82-87.

<sup>(179)</sup> Manilius, 2, 433-452.

<sup>(180)</sup> Manilius, 2, 453-465.

<sup>(181)</sup> Manilius, 3, 1-682.

<sup>(182)</sup> Manilius, 4,744-817.

لاخيسيس معها العصا التي تشير بها على الكرة السماوية لتحديد مصير الإنسان وأتروبوس، وأحيانًا تصور بدون الاخيسيس معها العصا التي تشير بها على الكرة السماوية وتعمل لفافة ورقية. وكان يعتقد أن ربات القدر لم يهيمن على مولد البشر فحسب، وإنما أيضًا على حركة الأجرام السماوية وتناسق الكون، ولهن قصر نقشت عليه مصائر البشر هذا النقش لا يمكن لأحد أن بمحوه. راجع Grimal,P.,1990, A Concise Dictionary of Classical Mythology, Basil Blackwell,278; Jordan,M.,2004, Dictionary of Gods and Goddesses, 2nd Ed., USA,202; Lexicon Iconographicum Mythologiae Classicae (LIMC),Vol.6,636-638;Room,1997,206-207; UXL Encyclopedia of World Mythology, 2009, Vol.3<sup>rd</sup>, USA,366-366.

(188) Kampen, N.P., 1981, "Biographical Narration and Roman Funerary Art", AJA, Vol. 85, No.1,54.

(۱۸۹) هناك أمثلة عديدة تمثل ربات القدر أثناء ميلاد الطفل، مثال ذلك جزء من تابوت يرجع إلى حوالي منتصف القرن المثاني م، محفوظ في المتحف الآثرى Agrigento بإيطاليا، تابوت محفوظ بالمتحف القومي في روما تحت رقم ١١٢٣٢٧. للمزيد من النماذج راجع: Sarkophage, München;99-100.

(190) Vettius Valens, Anthologies, Trans. by Pingree, D., Leipzig, 1986, 5,6; Barton, 1994, 160, Cramer, 1954, 10–20, 209.

(۱۹۱) هناك أمثلة عديدة من التوابيت التي تمثل بروميثيوس، وهو يخلق الإنسان يرافقه ربات القدر، مثال ذلك تابوت عفوظ بمتحف الفاتيكان في روما ، اثنان من التوابيت محفوظة في متحف اللوفر، وآخر في المتحف القومي بنابولي.راجع: Gundel,H.G.,1992, Zodiakos: Tierkreisbilder im Altertum Kosmische Bezüge und Jenseitsvorstellungen im antiken Alltagsleben, Mainz Am Rhein,288-290; Koch,1982;183-184; Levi,D.,1944, "Aion", Hesperia, Vol. 13, No.4,305; Raggio,O.,1958, "The Myth of Prometheus: Its Survival and Metamorphoses up to the Eighteenth Century", JWCI, Vol. 21, No. 1/2,46-47,pl.4-5.

(192) Gundel, 1992, 128; Neugebauer, O., 1969, "A Horoscope-Gem", AJA, Vol. 73, No. 3, 361-362.

(۱۹۳) تقع هذه المقبرة في منطقة الأتريب، جنوب غرب سوهاج، وهي ترجع لحوالي ١٤٠ م، يقع مدخل المقبرة نحو الشمال بينما تتجه صالة الزودياك اتجاه غربي – شرقي، وتقع دائرتا البروج إحداهما فوق الأخرى، ويحيط بحما الأشكال الأسطورية والنصوص المكتوبة التي تنتشر في الشمال، وأيضًا في نحاية السقف جهة الشرق، وهي تبين لنا الأسماء والألقاب للأخوين، وبعض الأدعية الدينية التي تتمنى لهما السعادة الأبدية، وفي الخلفية يوجد نجوم متنثرة تأخد شكل الورود، أما عن دائرتي البروج، وكلاهما ممثل بشكل طولي كشريطين يقع أحدهما فوق الأخر، وتسير في اتجاه عقارب الساعة. للمزيد راجع

El-Kady, 2006,108-109; Gundel,1992,89; Neugebauer, \979,96-97; Petrie,F., 1908, Athribis, London,12-13.

(194) El-Kady, 2006,108; Gundel,1992,89; Petrie,1908,12.

<sup>(195)</sup> Gundel,1992,298; Richter,G.M.A.,1971, Engraved Gems of The Romans, Phaidon Press Ltd,87-88.